
Цивилизационный диалог как прогресс истины 35

Л.В.СКВОРЦОВ

ЦИВИЛИЗАЦИОННЫЙ ДИАЛОГ
КАК ПРОГРЕСС ИСТИНЫ

1. Введение

Объективированным выражением диалога культур историче-
ски становится взаимосвязь и взаимозависимость цивилизаций.
Диалог цивилизаций обретает форму сопоставления образов жизни,
определения их сходства и различий, преимуществ и недостатков.

Диалог цивилизаций – это ключевая и в то же время драмати-
ческая проблема современной жизни. Эта проблема, как правило,
рассматривается в своем «горизонтальном» измерении: цивилизации
сосуществуют рядом друг с другом в реальном географическом про-
странстве современного мира. Условием их мирного сосуществования
полагается толерантность, т.е. терпимость к особенностям их куль-
тур, ценностных ориентаций и образов жизни.

Странным образом, однако, толерантность не становится все-
общей установкой. И, соответственно, мы становимся свидетелями
нарождения потенциала столкновений цивилизаций, которые пре-
вращаются в угрозу миру. Международный терроризм, который охва-
тывает различные регионы Азии, Африки, Европы и Америки, – это
лишь один из симптомов этой угрозы.

Возникает вопрос: в чем причина того обстоятельства, что то-
лерантность не становится универсальным принципом современных
международных отношений? Обычный ответ – это различие эконо-



I. СТАТЬИ36

мических и геополитических интересов держав, стремление к уста-
новлению региональной и мировой гегемонии со стороны отдельных
государств. И это, конечно, соответствует действительности. Но
это – не полный ответ на поставленный вопрос. Чем объяснить, что
адепты отдельных цивилизаций считают себя и только себя носите-
лями истины? Ведь в этом случае толерантность не может не оцени-
ваться как беспринципность, как нежелание до конца следовать тре-
бованиям истины. И здесь находится гносеологический исток фана-
тизма, готовность отдать все, в том числе и собственную жизнь, ради
утверждения цивилизационной истины повсюду в мире.

Для того чтобы понять смысл и пути решения этой проблемы,
недостаточно «горизонтального» рассмотрения структуры диалога
цивилизаций в их пространственной взаимосвязи. Необходим анализ
«вертикальной» структуры диалога цивилизаций как их саморефлек-
сии, возникающей в контексте исторического времени. А это значит,
что следует выявить специфику внутрицивилизационного диалога
как прогресса истины. Если возможен прогресс цивилизационной
истины, то тогда возможна и адаптация различных цивилизацион-
ных истин друг к другу: они не есть нечто застывшее и неизменное в
своей абсолютности.

В этой связи возникает реальная потребность в коррекции ус-
тановившегося взгляда на теорию истины.

2. Теория истины

Коррекция теории истины становится социальной потребно-
стью, когда обнаруживается неоднозначность интерпретации истины
в межцивилизационном диалоге, а вместе с тем выявляется возмож-
ность признания плюрализма истины, что, как представляется, про-
тиворечит самому ее понятию.

Но что такое понятие истины?
С одной стороны, как кажется, нет ничего более простого, чем

истина. Все знают, что такое истина и что такое ложь. В повседнев-
ных отношениях постоянно выводят на «чистую воду» лжецов, тех,
кто пытается в силу тех или иных причин ввести других людей в за-
блуждение. Существуют специальные службы, которые владеют раз-
личными методами доказательств, позволяющих выяснить, говорит
ли человек правду или же он лжет. Но это значит, что все, кто прини-



Цивилизационный диалог как прогресс истины 37

мает участие в работе такого рода служб, знают, что такое истина,
каковы ее определяющие признаки. Аналогичным образом в обы-
денных отношениях используются достаточно простые критерии от-
личения истины от неистины. Главный критерий здесь – соответст-
вие утверждений фактическому положению дел. В контексте этого
массового убеждения рождается теория, которая становится доми-
нантой здравого смысла и естественно-научного знания. Это – тео-
рия отражения. Само возникновение теории отражения может пока-
заться ненужным, поскольку главные постулаты этой теории соот-
ветствуют представлениям массового сознания. Однако причина ро-
ждения такой теории становится понятной, если учесть, что она ско-
рее имеет своей целью освобождение массового сознания от ложных
представлений, от всего того, что не является отражением реалий
объективного мира. К их числу, конечно, относятся мифологиче-
ские, религиозные представления. Под каток теории отражения по-
падает и философская метафизика, любые концепции которой выхо-
дят за пределы чувственной достоверности эмпирического мира.

В теории отражения присутствуют два основных элемента. Это
субъект, обладающий сознанием, и объект, обладающий реальными
качествами и свойствами. Сознание субъекта полагается своего рода
зеркалом, в котором отражаются свойства объекта. Соответственно,
процесс познания истины полагается бесконечным процессом накоп-
ления знания об объективности, противостоящей субъекту в виде
предмета знания. Предполагается, что получаемое таким образом
знание достоверно, и это подтверждается практикой. Таким образом
мы получаем ясное и четкое представление о том, что есть истина и
каков тот путь, который ведет к ней.

И вместе с тем, как оказывается, нет ничего более загадочного,
чем истина. Великие мудрецы ставили своих учеников в тупик, когда
те пытались дать стандартный ответ на этот вопрос. Странности ис-
тины фиксируются уже в Священном Писании. Пилат спрашивает
Иисуса Христа: «Что есть истина?» Пилат сам не может для себя ре-
шить вопрос, как следует вести себя, чтобы жить по истине. И это –
умудренный жизненным опытом государственный деятель.

Когда мы встречаемся с такими ситуациями, то догадываемся,
что имеем дело с каким-то необычным контекстом, в котором рас-
сматривается проблема истины. Здесь речь идет о том, как должен
вести себя человек, если он хочет следовать истине. То есть сама по



I. СТАТЬИ38

себе правильная фиксация свойств факта, как его чувственная досто-
верность, еще не означает, что мы получаем ответ на вопрос о том,
что нам делать с этой достоверностью, чтобы следовать истинным
путем. Дело в том, что истинный путь должен привести к такой жиз-
ненной ситуации человека, которая лучше для него по сравнению с
той, которая существовала на пороге этого пути.

Теория отражения проходит мимо этого контекста проблемы
истины. Поэтому при всей ее убедительности в своей ограниченной
сфере, она оказывается не способной дать ответ на ключевые про-
блемы жизни по истине, т.е. проблемы адекватных форм цивилизаци-
онного поведения. Эта слабость теории отражения подчас выявляется
путем постановки таких экстремистских вопросов, которые ставят
под сомнение достоверность всех ее истин. Возможно ли эмпириче-
ское знание начала и конца Природы, начала и конца Истории? Если
теория отражения не может вразумительно сказать о началах и кон-
цах, о конечных причинах Природы и Истории, то тем самым она
признается в своей ограниченности. Если нет истинного знания яв-
ления в целом, то это значит, что и адекватное знание отдельных мо-
ментов и частей этого целого не может претендовать на окончатель-
ную достоверность. На самом деле, если вы самым тщательным обра-
зом изучили форму, качества и свойства хобота, но не знаете, что этот
хобот принадлежит слону, то вы не можете высказать истинное суж-
дение о функциях хобота слона, хотя и дадите тщательное описание
его эмпирических качеств. Вам нужно выйти за пределы данного вам
эмпирически хобота, обратиться к своему воображению, построить в
воображении модель животного, которому может принадлежать хо-
бот. Аналогичным образом обстоит дело и тогда, когда вы пытаетесь
ответить на вопрос: как можно описать универсум как целое? К ис-
тине вы будете двигаться не в соответствии с теорией отражения, а
умозрительным путем.

Если понимать под метафизикой те доктрины, которые ищут
пути к истине за пределами чувственной достоверности данных нам
явлений, то тогда метафизика окажется очень широким понятием,
охватывающим не только профессиональные философские, но и лю-
бые умозрительные доктрины. На этом пути уже в античной фило-
софии возникли теории истины, которые при всех их внешних раз-
личиях содержали общее ядро. Суть его заключается в выявлении
критерия подлинности истины.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 39

Аристотель об этом писал так: «...Философия называется зна-
нием об истине. В самом деле, цель умозрительного знания – исти-
на, а цель знания, касающегося деятельности, – дело: ведь люди дея-
тельные даже тогда, когда они рассматривают вещи, каковы они, ис-
следуют не вечное, а вещь в ее отношении к чему-то и в настоящее
время. Но мы не знаем истины, не зная причины... наиболее истинно
то, что для последующего есть причина его истинности. Поэтому и
начала вечно существующего всегда должны быть наиболее истин-
ными»1. Таким образом, ключевой признак подлинной истины – это
общность и принадлежность к началам вечно существующего. Все
преходящее не может относиться к этой сфере. То есть здесь проис-
ходит различение реальности, выявление типов бытия, несущих в себе
подлинную истину и не приобщенных к этой подлинности. На Востоке
широкое влияние получили доктрины, включающие представление о
майе – чувственной пелене, скрывающей подлинную сущность Бы-
тия. Сформировались различные варианты исключения мыслителя
из чувственной пелены мира, погружения в себя и достижения та-
кого состояния исключенности из чувственной достоверности, в ко-
тором начинает открываться подлинная сущность Бытия.

Выявление наибольшей, т.е. подлинной истины оказывает
влияние и на образ мысли, и на образ жизни человека. Человек нахо-
дит себя, свою сущность в постижении высшего, абсолютного, и че-
рез это знание формирует свое отношение к миру.

Можно, конечно, сказать, что именно здесь и происходит от-
рыв от объективного знания, погружение в область произвольного
воображения. Однако история метафизики наглядно показывает, что
в ее лоне зарождаются точные науки. Именно метафизика создает
систему математических знаний. Ключевой фигурой в этом процессе
стал Пифагор, который с помощью математических начал объяснял
и устройство Вселенной, и судьбы людей.

Эта тенденция проложила путь к разработке Платоном фило-
софской концепции, в которой истина получила свое онтологиче-
ское определение. С тех пор определение единой истины как отра-
жения реалий чувственной достоверности и противопоставление
этому определению онтологического понимания становится своего

                                                          
1 Аристотель. Метафизика // Соч.: В 4 т. – М., 1976. – Т. 1. – С. 94–95.



I. СТАТЬИ40

рода константной проблемой философии. При этом мы наблюдаем
колебательные движения теории в противоположных направлениях.

Сегодня вокруг проблемы единства истины развертываются
острые философские дискуссии. При этом предпринимаются по-
пытки «исправить» Платона с позиций современного позитивизма.

С анализом таких попыток выступил профессор философии
Техасского христианского университета Блейк Хестир1.

Он отмечает, что решение Платоном проблемы истинности и
ложности получило дурную репутацию в среде философов-
позитивистов. «Спасение» авторитета Платона подчас видят в том,
чтобы осуществить коррекцию его воззрений современными интер-
претациями теории истины. Одной из таких попыток является рас-
смотрение античной философии через призму концепции, которая
формулирует истину как особое отношение между языком и действи-
тельностью. Френсис Корнфорд определяет это отношение как со-
ответствие. Суждение в своей целостности является сложным, и его
структура должна соответствовать структуре факта. Истина и есть это
соответствие.

Теория соответствия приписывается и Аристотелю, который
якобы заимствовал ее у Платона.

Блейк Хестир особо выделяет позицию Альфреда Тарски, ко-
торый считает, что истина — это более простое понятие, чем соответ-
ствие или когерентность. При этом он утверждает, что его позиция
подкрепляется авторитетом греческих философов.

Тарски отдает предпочтение следующему определению исти-
ны: истинным следует считать такое предложение, которое утвер-
ждает, что положение дел состоит в том-то и том-то, и действительно
положение дел состоит в том-то и том-то. Тарски полагает, что его
концепция истины есть модернизированная версия классической
концепции истины. Он также утверждает, что классическая концеп-
ция лучше таких определений истины, как: истина предложения со-
стоит в его согласии с реальностью; или: предложение является ис-
тинным, если оно обозначает существующее положение дел.

Тарски имеет в виду известное высказывание Аристотеля в его
«Метафизике»: «...Мы прежде всего определим, что такое истинное и

                                                          
1 Hestir B.E. A «Conception» of Truth in Plato’s «Sophist» // J. of tne history of phi-

losophy. – Berkely, 2003. – Vol. 41, N 1. – P. 1–24.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 41

ложное. А именно: говорить о сущем, что его нет, или о не-сущем,
что оно есть, – значит говорить ложное: а говорить, что сущее есть и
не-сущее не есть, – значит говорить истинное»1.

Блейк Хестир, однако, полагает, что в полной мере раскрыть
понимание Аристотелем сущности истины невозможно без рассмот-
рения таких его работ, как «Категории» и «Об интерпретации», в ко-
торых выявляется близость понимания истины Аристотелем Плато-
ну. Заметим в этой связи, что и в «Метафизике» Аристотель вполне
определенно формулирует свое отношение к чувственному воспри-
ятию, опыту и отвлеченному знанию. Он подчеркивает, что мудрость
зависит от знания причин. Опыт есть знание единичного, поэтому
имеющие опыт преуспевают больше, нежели те, кто обладает отвле-
ченным знанием. Так, например, врачующий лечит не человека во-
обще, а Каллия или Сократа, и поэтому опытное знание особенно-
стей пациента является условием успеха врачевания.

И вместе с тем признак знатока — это способность научить, а
научить может лишь тот, кто обладает знанием причин. «Поэтому,
как уже было сказано ранее, человек, имеющий опыт, считается бо-
лее мудрым, нежели те, кто имеет [лишь] чувственное восприятие, а
владеющий искусством — более мудрым, нежели ремесленник, а
науки об умозрительном (theōretikai) – выше искусств творения
(poietikai). Таким образом, ясно, что мудрость есть наука об опреде-
ленных причинах и началах…»2

Если мы признаем, что наука о конечных причинах и началах
может быть истинной, то тогда как возможно ее подвести под опре-
деление истинного и ложного, если конечные начала и причины не-
видимы, неслышимы и вообще недоступны чувственному воспри-
ятию? Как мы можем знать относительно начал, есть они или не-
есть?

Как известно, Платон решал проблему начал как сущего, при-
бегая к концепции воспоминания о мире идей, в котором пребывала
душа до своего земного бытия. Тем самым открывался путь к пони-
манию мира истины как онтологического мира. Если существует осо-
бый идеальный мир как мир истинного бытия, то тогда критерий ис-
тины становится совсем иным: теперь реальный эмпирический мир,

                                                          
1 Аристотель. Указ. соч. – С. 141.
2 Там же. – С. 67.



I. СТАТЬИ42

чтобы быть истинным, должен приближаться, в чем-то походить на
идеальный мир истинного бытия. И не случайно Блейк Хестир утвер-
ждает, что Платон не является отцом теории соответствия, а тот, кто
считает иначе, рискует либо приписать Платону глубоко проблема-
тичную теорию соответствия, либо упустить один из пунктов Плато-
на о фундаментальной природе истины.

Конечно, можно сказать, что теория Платона – это плод пустого
воображения, и при этом сослаться на убедительную критику Аристоте-
лем учения об эйдосах. Однако такой подход упустил бы из виду одну
существенную «деталь». Если мы обратимся к реалиям цивилизационно-
го мира, то увидим, что в нем исходный образец выступает как начало,
порождающее многообразие копий, истинность которых как раз опреде-
ляется их соответствием исходному образцу. Здесь адекватной может
считаться теория соответствия, но только поставленная с ног на голову.

Реальность эйдоса находит себя в цивилизационном образце,
который как цель действия превращается в причину, находящуюся
между субъектом и объектом.

Исходный образец как предпосылка истины бытия поднимает
сложную эпистемическую проблему универсальной сингулярности.
В своем становлении исходный образец есть единичное. Вместе с тем
как совершенный образец он несет в себе потенциальную универ-
сальность. Слияние единичного и универсального – это путь к исти-
не в цивилизационном смысле. В этой связи необходимо заметить,
что Аристотель, оказавшись перед этой проблемой, был вынужден
признать дилемму понимания истины.

Аристотель обнаруживает связь между толкованием истинного
и пониманием сущности бытия. «Быть» – значит быть связанным и
составлять одно, а «не быть» – значит не быть связанным и состав-
лять больше, чем одно1.

Стало быть, истинное бытие обладает определенной единой
структурой, a значит, соответствует форме. Эрозия формы есть вместе с
тем и эрозия истинного бытия. В этом контексте понятно утверждение
Аристотеля, согласно которому истинным следует считать утвержде-
ние относительно того, что на деле связано, и отрицание относи-
тельно того, что на деле разъединено. Ложным будет суждение, кото-
рое противоречит этому разграничению.

                                                          
1 См.: Аристотель. Указ. соч. – С. 186; 250.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 43

Совершенно однозначно здесь напрашивается аналогия с гар-
монией цивилизационного единства как основания подлинности
бытия. Существование вне цивилизационного единства не есть бы-
тие. Соответственно, и истина в этом контексте может толковаться
как отражение гармонии общей связанности и как отрицание разъе-
диненности. Но, с другой стороны, как быть с общим представлени-
ем об истине: ведь ложное и истинное, говорит Аристотель, не нахо-
дятся в вещах, так, чтобы благо, например, было истинным, а зло
непременно ложным, а имеются в рассуждающей мысли1. Это так,
если связывание и разъединение находятся в мысли, но не в вещах, а
сущее в смысле истинного отлично от сущего в собственном смысле.

Но если рассуждающая мысль находит адекватную связан-
ность, образующую единое целое, тогда эта связанность становится
критерием в отношении сущего. Это сущее само по себе оказывается
вне истины. Оно окажется в поле истины тогда, когда будет соответ-
ствовать связанности, найденной рассуждающей мыслью.

Но ведь рассуждающая мысль – это индивидуальный субъект,
единичность внутри социальности. Почему он обретает объективный
универсальный смысл?

Здесь-то и возникает фундаментальная проблема определения
подлинности универсальной сингулярности. Исключительный харак-
тер такой подлинности определяется социальной санкцией.

Решение вопроса об истинности и ложности монополизирует-
ся, переходит в руки каст, наделенных особой властью, диктующих
свой выбор в качестве обязательного для всех. Этот выбор «оконечи-
вает» дурную бесконечность возможностей. Но он не является гаран-
тией истины. Вместе с тем он всегда несет в себе определенную огра-
ниченность, которая, однако, отделяет себя от всех иных выражений
универсальной сингулярности. Плюрализм возможности сохраняет-
ся, и он пробивает себе путь в виде культов, которые существуют за
пределами официально признанных догм.

Сакрализация догм ограничивает возможность цивилизаци-
онного диалога. Однако с исторической точки зрения цивилизаци-
онная истина обнаруживает себя как результат диалога, поскольку
она открывает себя в процессе субъект-объектного взаимодействия,
изменяющего свой характер в каждую новую эпоху. Эта специфика

                                                          
1 См.: Аристотель. Указ. соч. – С. 186.



I. СТАТЬИ44

цивилизационной истины всегда составляла и теоретическую, и пси-
хологическую проблему. Здесь обнаруживалось коренное отличие
цивилизационной истины от истины знания природных фактов. Ис-
тина знания противостоит заблуждениям и оказывается в конечном
счете одной. Цивилизационная истина как выражение различных
реальных возможностей обретает диалогический характер. Как толь-
ко она становится одной, то сразу же обретает амбивалентный харак-
тер. Как сакрализованная абсолютная истина она придает единооб-
разный характер цивилизационному поведению; но вместе с тем,
становясь мертвой догмой, она заключает в себе потенциал тормоза
цивилизационного прогресса.

В этой ситуации потенциал истины знания используется как
таран, пробивающий брешь в абсолютных догмах цивилизационной
истины.

Фактическое обнаружение различий истины знания и цивили-
зационной истины рождает теоретические попытки их «соединения».

Один из вариантов такого «соединения» – это компромисс,
признающий наличие своего «поля» у каждого типа истины. Так воз-
никает концепция «двойственной истины».

Концепция двойственной истины фиксирует реальное расщеп-
ление критериев истины знания чувственной достоверности и истины
цивилизационной. Такое расщепление можно было бы рассматривать
как прогресс в эпистемологии. Однако на деле это расщепление поло-
жило начало длительной и мучительной борьбе за утверждение едино-
го, критерия истины. «Победа» каждой из сторон в этой борьбе обора-
чивалась разрушительными последствиями. Абсолютизация цивили-
зационного критерия вела к подавлению прогресса научного знания, к
заключению его в узкие рамки теологических воззрений. Наступление
на принципы научного миропонимания открывает простор для фанта-
стических верований, для широкого восприятия различных форм ок-
культных и магических представлений. С другой стороны, абсолюти-
зация критерия истины знания чувственной достоверности влечет за
собой не менее разрушительные последствия, оставляя за собой дест-
рукцию цивилизационной истины, нравственных ценностей, разру-
шение памятников «ненаучной» культуры, вульгаризацию человече-
ских отношений, распространение панацейного мышления, основан-
ного на вере в возможность технического решения любых социальных
проблем.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 45

Если абсолютизация цивилизационного критерия истины по-
рождает клерикальную инквизицию, то абсолютизация критерия
эмпирической истины порождает материалистическую инквизицию,
выливающуюся в различные формы псевдонаучной нетерпимости,
крайним проявлением которых стала практика воинствующего ате-
изма.

В этом контексте толерантность может толковаться не только
как терпимость к различиям религиозных конфессий, но и как тер-
пимость к инакомыслию вообще, как механизм нейтрализации край-
ностей любого фанатизма.

Но как в этом случае быть с истиной, как быть с инакомысли-
ем, разрушающим правовые, нравственные, культурные основы об-
щества?

Терпимость ко всему вообще еще не означает движение по
правильному пути. На самом деле, если толерантность легитимизи-
рует заведомо ложные воззрения, то она сама перестает быть благом,
становится очевидным злом, представляющем грозную опасность
для цивилизационной жизни. Инфекция ложных идей распростра-
няется подобно эпидемии, а остановить ее становится крайне слож-
но. Стало быть, проблема состоит в точности определения толерант-
ности как терпимости к различным формам истины, а не как бес-
принципности, ведущей к смешению истинного и ложного. В этой
связи и возникает вопрос о возможности теории цивилизационной
истины.

Проблема общего теоретического определения истины упира-
ется в специфику истины цивилизационной. Объективная истина,
лежащая в основании естественно-научного знания, в конечном сче-
те очерчивается классическими определениями, в которых фиксиру-
ется необходимость соответствия между представлением и действи-
тельным положением дел, между идеальным и реальным, где носите-
лем идеального является субъект, а реальность понимается как пред-
метная действительность.

Как только это понимание истины переносится на цивилиза-
ционную реальность, возникают «странности»: ложные с точки зре-
ния данного понимания истины представления оказываются истин-
ными и наоборот – истинные представления — ложными.

Весьма отчетливо эти парадоксы истины проявились в процес-
се утверждения христианства. В ситуации начинающегося внутрен-



I. СТАТЬИ46

него разложения Римской империи, объединявшей многие разно-
родные этнические, социальные, религиозные группы населения,
образовывавшие общую цивилизацию, христианство начинает иг-
рать связующую духовную функцию.

Исходный пункт этой духовной функции состоит в не соответ-
ствующем опыту и философскому знанию утверждении, согласно
которому Христос после своего распятия на кресте воскрес из мерт-
вых. Когда апостол Павел обратился с этой вестью к греческим фи-
лософам, то последние со смехом разошлись в разные стороны.

Возникает вопрос: почему ложное с точки зрения опыта пред-
ставление в конечном итоге получает повсеместное распростране-
ние? Объяснить этот феномен можно лишь тем, что в этом странном
представлении содержалась какая-то важная истина. Эта истина не
медицинская, а цивилизационная: распятие Христа на кресте, его
самопожертвование во имя общего блага людей на Земле делают его
бессмертным в духовном смысле. Таким образом, в заведомо ложных с
объективной медицинской точки зрения утверждениях может содер-
жаться цивилизационная истина.

Аналогичным образом становится понятным массовое воздей-
ствие странных с точки зрения эмпирического знания символов. Од-
ним из таких символов является ТРОИЦА. В христианской догмати-
ке Троица объединяет три ипостаси: это Бог Отец, Бог Сын и Бог Дух
Святой. Но как писал Аристотель, «не может быть ничего промежу-
точного между двумя членами противоречия, а относительно чего-то
одного необходимо что бы то ни было одно, либо утверждать, либо
отрицать»1. Три в одном – это с точки зрения логики парадокс. Меж-
ду тем если анализировать это представление как средство формиро-
вания способности цивилизационного мышления, усматривающего
общность различного и даже противоположного, то тогда станет по-
нятным, что становление цивилизационных реалий, объединяющих
население не по родовым, а каким-то совсем иным признакам, ока-
зывается невозможным без создания механизмов самоотождествле-
ния индивидов, принадлежащих к различным сословиям, классам,
этническим группам. Фантастические с точки зрения эмпирической
истины представления корреспондируют с цивилизационной реаль-
ностью, и в этом смысле они истинны.

                                                          
1 Аристотель. Указ. соч. – С. 141.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 47

Как оказывается, допустима толерантность к символическим
формам знания, если в них выражается важная цивилизационная
истина.

Эпистемология оказывалась здесь перед фундаментальными
проблемами, требовавшими своего теоретического решения. Подхо-
ды к решению этих проблем мы и находим в движении философской
мысли, т.е. в истории философии.

Поскольку история философии фиксирует специфическую
природу цивилизационной истины, она вступает в очевидное проти-
воречие с истинами знания, которые легли в основание позитивист-
ской философии. И не случайно доминировавшая долгие годы пози-
тивистская волна поставила под сомнение наличие рационального
смысла в истории философии. История философии стала пробле-
мой. Позитивистское понимание истины диктовало необходимость
кардинального пересмотра всей истории философии, особенно ис-
тории метафизики, как формирующей неадекватное отношение к
действительности. Так как же быть с определением смысла истории
философии?

3. Существует ли рациональный смысл истории философии?

В своей сущности история философии есть процесс обсужде-
ния теории истины. И в этом смысле она играет роль стержня, обра-
зующего несущую конструкцию вертикали цивилизационного диалога.
Поскольку формирование цивилизации достигает фазы осмыслен-
ного созидания, перед субъектом цивилизации неизбежно встает
проблема истины в своей практической форме: как следует строить
то основание, на котором возводится здание цивилизации?

Историческое крушение цивилизаций, распад могуществен-
ных царств и империй превращают проблему цивилизационной ис-
тины в вопрос, над которым ломали голову лучшие умы.

Существуют два возможных направления ответа на этот во-
прос. С одной стороны, правильной может считаться форма цивили-
зационного поведения, исходящая из реальных фактов социальной
жизни: уровня развития техники, сложившихся общественных клас-
сов, семейных и социальных традиций и верований. Все это состав-
ляет базис, детерминирующий характер массового поведения. С
другой стороны, можно представить правильное цивилизационное



I. СТАТЬИ48

поведение как ориентирующееся не на реально существующее, а на
существующее потенциально, т.е. на виртуальную реальность, по-
скольку именно такое поведение открывает обществу историческую
перспективу.

Двойственность понимания правильного цивилизационного
поведения является скрытым основанием острых философских дис-
куссий. Дело в том, что остается не ясным, как постигается истина
возможности, является ли она одной-единственной или такого рода
истин может быть несколько и тогда как толковать природу плюра-
лизма истин. Но самое амбивалентное в понимании истины возмож-
ности заключается в видимости того, что она подводит легитимное
основание под произвол теоретического сознания, оправдывает лю-
бой продукт воображения. Между тем именно истина возможности
становится духовной сущностью каждой цивилизации. Философская
критика с этим обстоятельством стала связывать все злоключения
истории: религиозные войны, преследования инакомыслящих, кост-
ры инквизиции, охоту на ведьм, осуждение выводов науки.

Когда цивилизационный диалог достиг своего апогея, его по-
воротным пунктом стала эпоха Просвещения. Именно в эту эпоху
окончательно утверждается в качестве доминирующего представле-
ние, согласно которому единство критерия истины определяется со-
ответствием представления эмпирической реальности факта. В этом
смысле Просвещение – это духовная революция, стратегическая
цель которой – вернуть человека в поле Истины, освободить его соз-
нание от заблуждений, которые уже породили и могут дальше поро-
ждать злоключения действительной жизни. Просвещение стало ис-
ходным основанием признания универсальности принципов естест-
венно-научного знания, которое в перспективе должно вытеснить
все формы исторически возникшего неадекватного сознания.

Открытая Просвещением философская истина сделала ненуж-
ной историю философской мысли, поскольку она теперь предстала
как цепь заблуждений наряду с заблуждениями мифологического
сознания язычников и религиозного сознания христиан и мусуль-
ман. Просвещение поставило универсалии знания на твердую эмпи-
рическую почву. И вместе с тем движение философской мысли с са-
мого начала ставит под сомнение адекватность эмпирических уни-
версалий.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 49

Первый вопрос, который вставал в этом контексте, ставил под
сомнение возможность сведения единичности эмпирически данных
фактов к универсалиям теоретического знания. Уникальность каж-
дого факта соседствует с другим единичным фактом, и они никогда
не бывают абсолютно тождественными. С другой стороны, цепь еди-
ничных фактов уходит в бесконечность. Но бесконечность не может
быть дана эмпирически. Как же в этом случае решать проблему адек-
ватности универсалий? Духовная революция Просвещения логиче-
ски не может не найти своего завершения в агностицизме, в призна-
нии принципиальных границ познания универсальной истины.

Как же выбраться из порочного круга, который возникает в ре-
зультате легитимации воображаемого мира в качестве универсальной
истины, с одной стороны, и деструкции этого мира, возвращающей
сознание человека к раздробленному эмпирическому состоянию, – с
другой?

Ответ на этот вопрос требовал разработки такой методологии,
которая позволяла бы дать ответ на вопросы, которые казались тео-
ретикам Просвещения несуществующими. Но это и придавало фи-
лософствованию любительский характер. Вся история философии
восставала против такого философствования. История философии –
это диалогическое становление истины, соединяющей взаимоис-
ключающие суждения. И в этом смысле история философии есть
особый путь к истинному универсальному знанию сущности сущего.
Этот путь удерживает в себе пройденные этапы и вместе с тем откры-
вает все новые горизонты. Постижение сущности сущего включает в
себя все. И в этом смысле оно становится всеохватывающим, а зна-
чит, и универсальным.

Профессор философии в Университете Далласа Филипп Роуз-
ман в этой связи справедливо отметил, что философия традиционно
провозглашает истины, выходящие за исторические условия их воз-
никновения. И каждая великая философская система, как правило,
содержит некоторый обзор истории философии. И эти обзоры, в
свою очередь, образуют историю1.

Здесь кажется уместным сопоставление фундаментальных раз-
личий великих философских систем и великих открытий в естест-

                                                          
1 См.: Rosemann W. Heidegger’s transcendental history // J. of the history of phi-

losophy. – Berkeley, 2002. – Vol. 40, N 4. – Р. 502.



I. СТАТЬИ50

венных науках. В отличие от философии естественные науки имеют
перед собой реальный объект. Его исследование и позволяет делать
новые открытия. Соответственно, для таких открытий не обязатель-
но давать исторический обзор эволюции данной области знания. В
этих сферах открытие великих истин означает деструкцию предыду-
щих великих заблуждений. Наглядной иллюстрацией этого может
служить сопоставление геоцентрической системы Клавдия Птоле-
мея, изложенной в «Альмагесте», и гелиоцентрической системы, из-
ложенной Николаем Коперником в сочинении «Об обращениях не-
бесных тел». Аналогичным образом закон тяготения, открытый
Исааком Ньютоном, ведет к крушению прежних представлений о
природе взаимодействия в космосе физических тел.

Теория относительности Альберта Эйнштейна выявляет огра-
ниченность представлений Ньютона о свойствах пространства и
времени. Выявление Антуаном Лавуазье роли кислорода в процессах
горения, окисления и дыхания положило конец теории флогистона.
Открытие Дмитрием Ивановичем Менделеевым периодического за-
кона химических элементов положило начало качественно новому
этапу развития химической науки, основанному на понимании осно-
ваний единства и различий между химическими элементами.

Теория Дарвина, объяснившая эволюцию живой природы по
восходящей траектории, стала аксиомой биологической науки. Од-
нако сегодня эта аксиома поставлена под сомнение. Александр Ива-
нович Белов бросил вызов теории Дарвина, выдвигая эмпирические
доводы в пользу концепции инволюции, в соответствии с которой
возможны и вполне реальные параллельные изменения по нисходя-
щей1. В естественных науках признание истины одной теории ведет к
«смерти» другой: нельзя соединить в науке два взаимоисключающих
представления. Если вы доказали, что планета Земля имеет форму
шара, то это значит, что прежние представления о Земле как плоской
структуре должны быть отброшены, поскольку они являются заблу-
ждением.

В философии же ни одна великая система не умирает с рожде-
нием новой великой системы. Она сохраняется в истории как мо-
мент постижения истины, а не просто как занятие для эрудитов.

                                                          
1 См.: Обезьяна произошла от Чадского // Моск. комсомолец. – М., 2003. –

19 авг. – С. 6.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 51

В этом контексте представляет интерес взгляд Филиппа Роуз-
мана на Аристотеля. Роузман считает Аристотеля первым историком
философии Запада. Он имеет в виду не только книгу первую (А)
«Метафизики», где излагаются воззрения философов Греции вплоть
до Платона, но и тот факт, что свои воззрения Аристотель излагает в
постоянном диалоге с предшественниками, так что история филосо-
фии вплетается в ткань самой философии. Особенно показательной в
этом отношении является, по мысли Роузмана, «Никомахова этика»,
в которой наиболее полная теория Аристотеля вбирает в себя каза-
лось бы взаимоисключающие идеи предшественников. Движение
философии вперед оказывается вместе с тем движением назад, к
идеям предшественников, которые получают новую жизнь в ином
контексте. Движение к истине как самореализации знания во време-
ни здесь образует своеобразный круг.

В этом проявляется специфика цивилизационного знания как
процесса кругового «накопления» истины.

Вместе с тем этому представлению противостоит идея линей-
ного становления цивилизационной истины. Она утвердилась вместе
с утверждением христианства. Христианское понимание истории как
движения к конечной истине бытия и становится основанием этого
представления.

Христианская доктрина делит историю на секулярную и свя-
щенную. Хотя история с этой точки зрения безостановочно движется
к своей предустановленной цели, однако время в истории является и
механизмом спасения, и повозкой греха и трагедии. Если человек сле-
довал высшей истине добра, то его судьба в конечной точке мира будет
благосклонной к нему. Фома Аквинский отмечает, что время может
быть хорошим помощником в осуществлении добра, но лишь в случае
неустанного изучения добра и стремления к нему, так что с течением
времени человек начинает видеть то, что он раньше не замечал. Ему
открывается новая истина. Знания, которые созданы предшественни-
ками, могут быть дополнены, и таким образом будет сделан еще один
шаг вперед. Как сказал Аристотель, если бы не было Тимофея, мы не
имели бы многих лирических песен; если бы не было Фринида, то не
было бы Тимофея. Так это происходит и в совершенствовании ремес-
ла: скромные достижения каждого, соединяясь вместе, постепенно
вырастают в большое тело истинного знания. Если же происходит от-
рицание необходимости постоянной практики исследования, то время



I. СТАТЬИ52

становится причиной забвения истины: многие науки и искусства по-
степенно становились жертвой забвения, хотя они в свое время про-
цветали. Общество может и не заметить, как оно погрузится в тьму
невежества. Оно может думать, что свет знания дан человеку естест-
венным образом и не требует постоянных напряженных усилий. Но
это не так.

Фома Аквинский полагал, что время само по себе не имеет оп-
ределенной направленности в смысле прогресса или регресса; важно,
как оно используется. И хотя прогресс не является внутренней необ-
ходимостью секулярной истории, он возможен. Возможен в случае
прояснения цивилизационной истины.

Движение философии в конечном счете есть прояснение ци-
вилизационной истины. Великие философы как бы становятся на
плечи друг друга, и им открываются все новые горизонты истины
жизни. Движение философии, таким образом, выражает сущность,
своего рода модель процесса постижения цивилизационной истины.
Здесь  мы  имеем  дело  с  прояснением  того,  что  можно  назвать
истиной, относящейся к искусству жизни. Это не отражение эмпири-
ческой данности, а открытие того, как возникает благо во взаимо-
действии человека с объективной реальностью. Именно непрерыв-
ное накопление и закрепление таких открытий и дает кумулятивный
результат рождения конкретной цивилизации. Исторический субъ-
ект, который не следует закону цивилизационного становления и не
видит истины, никогда не достигнет высоких цивилизационных ре-
зультатов. Он будет обречен на паразитическое потребление плодов
иных цивилизаций. В этом состоит рациональный смысл различения
варварских и цивилизованных народов.

В осознании закона цивилизационного становления ключевое
значение имеет выявление основания преемственности: что является
той константой, которая становится стержнем для кумулятивного
наращивания цивилизационных истин, а значит, и достижений?

Ответ на этот вопрос отличается от простого указания на эм-
пирически данный факт или решение математической задачи. Это —
интуитивное видение правильного цивилизационного поведения как
удержания в одном различий и противоположностей.

Коль скоро открывается основание такого удержания, оно
становится цивилизационной константой. Исторически формируют-
ся механизмы закрепления и удержания цивилизационных констант.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 53

Их общая черта состоит в придании цивилизационным константам
формы Абсолюта, священной истины, определяющей идентичность
цивилизационного поведения.

Но как сохранить истинность цивилизационного поведения,
если Абсолют «раскалывается»?

С этой проблемой столкнулась религиозная ортодоксия при
рождении христианства. Иисус Христос говорил, что он пришел для
того, чтобы исполнить закон Ветхого Завета, однако очевидно, что
многие максимы Нового Завета делали недействительными максимы
прежнего закона. С другой стороны, священный характер открове-
ния определяет отношение христианства к языческому знанию и к
языческой культуре. Христианская культура в своей сущности вы-
ступает как отрицание языческой культуры. Однако утвердившись,
христианская культура встает на путь ассимиляции языческой куль-
туры. Августин в этой связи говорил, что те, кого называют филосо-
фами, особенно последователи Платона, не должны вызывать тре-
воги. Он также считал вполне оправданным использование золотых
и серебряных предметов, созданных язычниками, в ритуалах для
прославления христианской веры. Даже Моисей, отмечал он, самый
верный слуга Бога, как это было сказано, овладел всей мудростью
египтян.

Церковные авторитеты в конечном счете признают парадок-
сальное соединение в одном священной истины христианства с язы-
чеством. Таким образом, цивилизационная истина первоначально
открывается как размежевание с прошлым, а затем как соединение с
тем, что решительно отвергалось как заблуждение. Какая-то сила
ведет даже «линейное» христианское сознание по кругу, так что каж-
дый раз мы имеем дело с колебательным движением вокруг опреде-
ленной избранной точки. Цивилизационная истина начинает выгля-
деть как парадокс: константа, отвергающая духовную эволюцию, са-
ма по себе не есть истина. Но и духовные движения, разрушающие
константу, оказываются заблуждением.

Своеобразие доктрины христианства состоит в том, что она
постулирует абсолютное знание, которое становится иным наимено-
ванием веры, – эта позиция и определяет отношение к философам
вообще: позитивное, постольку, поскольку они могут стать материа-
лом для доказательства истинности веры; негативное, если их учения
не совмещаются с постулатами веры. Этот утилитарный подход к



I. СТАТЬИ54

философским доктринам обретает характер общей парадигмы, кото-
рая используется самими философами. Такой утилитарный подход
проявляется каждый раз, когда возникает система, утверждающая
абсолютную истину.

Таким образом рождается плюрализм абсолютных истин, кото-
рые сосуществуют и противостоят друг другу. Но это противостояние и
ставит их всех под сомнение. Это сомнение определяет признание
проблемы плюрализма философских истин. Необходимо либо выяс-
нить природу этого плюрализма, либо признать, что философские
системы не знают своего действительного предмета и поэтому лишены
смысла.

Философский плюрализм, как проявление самодостаточности,
логической последовательности и относительной замкнутости док-
трин, и есть, собственно, предпосылка осознания специфики про-
блемы истории философии как области научного знания.

Вместе с тем историко-философские исследования вынужде-
ны исходить из определенных толкований истины. Если истинное
знание начал и причин однозначно, то и философские идеи четко
разделяются на истинные и неистинные. Вот почему рассмотрение
философских учений опирается на определенность философского
знания. С этой точки зрения, позиция средневековых философов
при всех их видимых различиях имеет общий момент, который тре-
бует приведения философского знания к «общему знаменателю»:
доктрины прошлого легитимны, но лишь постольку, поскольку они вхо-
дят как составные части в структуру окончательного знания начал и
причин. Вот почему, несмотря на изучение текстов великих языческих
философов и создание обширных комментариев к ним, философы и
теологи эпохи патристики и Средневековья не создали ни одной
сколько-нибудь обстоятельной истории философии1.

Характерно, что Новое время находит свою абсолютную отпра-
вную точку, берет на вооружение доктрину истины рациональной и
эмпирической философии, способной развеять предрассудки и лож-
ные идеи прошлого. Поскольку основоположники философии Но-
вого времени Ф.Бэкон и Р.Декарт утверждают в качестве адекватного
метода философии методологию естественно-научного и математи-
ческого знания, то это становится отправной точкой их критиче-

                                                          
1 Rosemann Ph. W. Ibid. – P. 505.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 55

ского отношения к древним философам. Теперь кажется, что даже
тогда, когда они говорят что-то дельное, не владея строгим научным
методом получения истины, они облекают свои мысли в одежды не-
вежества.

И вместе с тем и Ф.Бэкон, и Р.Декарт парадоксальным образом
признают высший смысл религиозной истины как основания циви-
лизационного единства. «Будучи главной связующей силой общест-
ва, религия и сама должна быть скреплена силой единства»1, – ут-
верждает Фрэнсис Бэкон. Таким образом de facto отрицается методо-
логическое единство истины и возникают две абсолютные отправные
точки истинного миропонимания и два единства – единство эмпи-
рического и рационального знания и единство веры.

Вместе с тем признание различных истоков цивилизационной
истины создает тот фон, который определяет необходимость нового
взгляда на историческую эволюцию философии. Открывается путь к
рождению истории философии как такой области знания, которая
основана на признании легитимности философского многообразия.
Каждая философская доктрина может рассматриваться как равно-
правный центр постижения истины, так что все центры различными
путями решают общую задачу. Иными словами, нет основания по-
лагать, что какая-то одна доктрина исчерпывает философскую исти-
ну: все они образуют реальное движение по пути постижения исти-
ны. Собственно, это представление и можно считать отправным
пунктом истории философии как самостоятельной и самодостаточ-
ной области знания.

Некоторые исследователи относят зарождение истории фило-
софии как особой дисциплины к 1715 г., когда Кристоф Аугуст Хей-
ман основал журнал «Acta philosophorum», полностью посвященный
тематике истории философии. Формируется и методология истори-
ко-философского исследования. Люсьен Браун выделил четыре ос-
новных историко-философских течения XVIII в., а именно: прагма-
тическая история; история, понимаемая как прогресс; «критическая»
(кантианская) история; романтическая история2. Примером прагма-
тической истории считается шеститомная работа Якоба Бруккера

                                                          
1 Бэкон Ф. Новая Атлантида. Опыты и наставления нравственные и политиче-

ские. — М., 1954. – С.50.
2 См.: Braun L. Histore de 1’histoire de la philosophic. – P., 1973.



I. СТАТЬИ56

«Historia critica philosophiae». Прагматическая история создается ме-
тодом классификации философских школ в соответствии с основ-
ными сложившимися их направлениями. История как прогресс зна-
ния и «критическая» история характеризуются применением стро-
гого философского метода к историческим материалам. Романтиче-
ская же история отвергает такой жесткий рационалистический под-
ход. Скрытое противоречие в методологии историко-философского
знания, однако, продолжает сохраняться. Но это противоречие про-
является на более высоком теоретическом уровне. Так, И.Кант, кото-
рый читал лекции по истории философии, предпринял попытку соз-
дать теорию философствующей истории философии, т.е. соединить
критический подход к учениям прошлого с выделением в них тех
моментов, которые входят в универсальное философское знание. Но
эту задачу Кант решил не на основе постижения начал и причин, а на
основе критики чистого разума, которая привела его к отрицанию
возможности реального метафизического знания. Соответственно,
для Канта ядро проблемы истории философии составляло выявление
сущности метафизики. Метафизика, считал Кант, – это безбрежное
море, в котором движение вперед не оставляет никакого следа, а на
горизонте его нет никакой видимой цели. И вместе с тем необходимо
понять, почему призыву прекратить вечное втаскивание сизифова
камня никто не внимает.

И Кант приходит к выводу, что если мы определяем метафизи-
ку как науку, которая служит тому, чтобы с помощью разума идти от
познания чувственного к познанию сверхчувственного, то тогда не-
обходимо точное и тщательное исследование способности и прин-
ципов рассудка, чтобы знать, где и как может решиться разум сделать
переход от предметов опыта к сверхопытному1.

История философии для Канта – это, прежде всего, критиче-
ская оценка достижений метафизики. По мнению Канта, метафизи-
кам нужно было лишь заботиться о том, чтобы не допустить в свои
суждения никаких противоречий с самим собой, хотя бы эти сужде-
ния и лежащие в их основе понятия и были совершенно пусты. Этот
прием догматиков, начиная с самых древних времен, с предшествен-

                                                          
1 Кант И. О вопросе, предложенном на премию Королевской Берлинской ака-

демией наук в 1791 году: какие действительные успехи сделала метафизика в Германии
со времен Лейбница и Вольфа? // Соч.: В 6 т. – M., 1966. – Т. 6. – С. 179–181.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 57

ников Платона и Аристотеля, и кончая Лейбницем и Вольфом, хотя
и неправильный, но самый естественный. Однако все попытки рас-
ширения знания в сфере сверхчувственного, недоступного никакому
чувству, а также знаний o Боге, свободе и бессмертии неизбежно ру-
шатся. При этом сам разум разрушает эти свои попытки. Кант был
убежден в том, что проблема метафизики может быть решена лишь
постольку, поскольку осуществлена задача критики самого чистого
разума и его способности a priori расширять человеческое познание.

Соответственно, согласно Канту, философия должна пройти
три стадии для решения проблемы метафизики: первая стадия –
догматизм, вторая – скептицизм, третья — критицизм чистого разу-
ма1.

Кант формулирует проблему истории философии в виде дилем-
мы: или история философии сама может быть частью философии, или
же она сохранится лишь как часть истории эрудиции как таковой2. Его
ответ однозначен: философия – это развитие человеческого разума, а
такое развитие невозможно на эмпирическом (историческом) пути, и,
соответственно, философская история философии возможна только на
рациональном, т.е. априорном пути. То, что мы называем фактами разу-
ма, выводится не из истории, а из философской археологии, из кон-
стантной природы человеческого разума. История философии должна
быть понята именно как «археология», как открытие и исследование
априорных принципов, управляющих развертыванием разума в исто-
рии. Фундаментальные аспекты, открытые человеческим разумом, ло-
жатся в основание константных философских типов: догматизма, эм-
пиризма, рационализма, скептицизма. Коль скоро установлены эти ос-
новные ориентации, исследователь получает в свое распоряжение апри-
орный инструмент для организации эмпирических данных, поставляе-
мых философской историей.

Из философии Канта следовал тот вывод, что исходный пункт
универсальной цивилизационной истины – это безличное трансцен-
дентальное сознание, несущее в себе априорные синтетические и
аналитические истины.

                                                          
1 Кант И. О вопросе, предложенном на премию Королевской Берлинской ака-

демией наук в 1791 году: какие действительные успехи сделала метафизика в Германии
со времен Лейбница и Вольфа? // Соч.: В 6 т. – M., 1966. – Т. 6. – С. 185.

2 Rosemann Ph. W. Ibid. – P. 507.



I. СТАТЬИ58

Очевидная для Канта реальность трансцендентального без-
личного сознания в действительности является проблемой, более
загадочной, чем те истины, которые открывали миру великие мета-
физики Греции. И хотя, казалось бы, априорные универсалии созна-
ния должны открывать путь к общему согласию, а значит, вечному и
всеобщему миру, однако на практике они создавали субъективные
предпосылки оправдания мировых революций и мировых войн как
принципиальной борьбы за торжество вечных истин.

Утверждение субъективной воли под флагом универсалий соз-
нания в качестве всеобщих истин без учета специфики цивилизаци-
онной эволюции различных регионов и стран возможно лишь в том
случае, если признается ничтожность мира перед субъективной во-
лей, владеющей универсальной истиной.

Кант здесь оказывается перед вопросом о достоверности
внешнего опыта и спрашивает, не находятся ли всегда в нас те объек-
ты, которые мы считаем находящимися вне нас, так что «совершенно
невозможно с достоверностью признать что-либо, как таковое, нахо-
дящееся вне нас»1.

Теория Канта разместила пространство и время, а значит, весь
универсум, в субъективных формах нашего чувственного созерца-
ния. На такую магическую метаморфозу не решался ни один догма-
тик. Тем самым Кант невольно взялся втаскивать в гору тот самый
философский сизифов камень, от которого он обещал избавить фи-
лософию.

И, видимо, не случайно преодоление априоризма Канта тесно
связано с восстановлением великой традиции метафизики. Путь ме-
тафизики полагался путем возвращения к объективности цивилиза-
ционного мышления, восхождения к научной точке зрения в толко-
вании цивилизационного творчества.

Этот гигантский труд проделал Гегель.
Гегель увидел кардинальную недосказанность в рассуждениях

Канта. Если внеперсональное трансцендентальное сознание заклю-
чает в себе истины бытия, то это значит, что оно способно творить
бытие. Важно понять действительную сущность этого бытия. Собст-
венно философская метафизика открывает этот тип бытия и форми-
рует его своим движением. «Это понятие философии, – утверждает

                                                          
1 Кант И. Указ. соч. – С. 199.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 59

Гегель, – есть мыслящая себя идея, знающая истина, логическое в
том значении этого слова, что оно есть всеобщность, удостоверяю-
щаяся в своем конкретном содержании как в своей действительно-
сти»1.

Иными словами, Гегель предвосхищает открытие специфики
цивилизационного бытия, рационально организующего мир приро-
ды и истории как особый субъект-объектный мир, для которого не
существует проблемы «вещи в себе». «Вещь в себе» открывает себя в
субъект-объектном взаимодействии, становится моментом цивили-
зационного мира, мира права, моральности, нравственности.

Но главное, к чему приходит Гегель, заключается в том, что по-
стижение цивилизационной истины есть специфический процесс, в
ходе которого открывается истина противоположных суждений, син-
тез которых дает новую, более высокую истину, содержащую в «сня-
том» виде преодоленные противоположности. Этот взгляд открывал
возможность интерпретации истории метафизики не как собрания
пустых заблуждений, а как процесса выявления возможностей, по-
стигаемых диалектической логикой. Так происходил прорыв науч-
ного знания в сферу, которая ранее считалась «доступной» лишь ора-
кулам и пророкам.

Хотя философия Гегеля фактически с момента ее утверждения
встретила активную оппозицию, однако никому из его противников
не удалось осуществить тот синтез истории философии и филосо-
фии, который удался Гегелю. Этот синтез можно рассматривать как
результат  восхождения  к научной точке зрения, о которой Гегель
говорил в «Феноменологии духа». Эрозия этого синтеза привела к
реализации взгляда на историю философии как собрание внутренне
логически последовательных учений великих философов (Куно Фи-
шер), как процесс возникновения вечных мировоззренческих про-
блем и попыток их решения (В.Виндельбанд), как строгое описание
лишь фактического слоя истории философии без каких-либо оце-
ночных суждений (Ибервег-Гейнце). Какими бы талантливыми сами
по себе ни были такого рода историко-философские изыскания, они
оставляли чувство неудовлетворенности, так как не давали нового
окончательного ответа на главный вопрос: а как связана история фи-
лософии с цивилизационной истиной?

                                                          
1 Гегель Г.В.Ф. Философия духа // Соч. – М., 1956. – Т. 3, ч. 3. – С. 364.



I. СТАТЬИ60

Попытка Карла Ясперса представить философские системы
прошлого как индивидуальные прорывы к трансцендентному, как
своеобразные шифры открывающегося великим философам знания,
по сути дела, снимала проблему истории философии как науки.

В ХХ в. к этому вопросу вернул философов М.Хайдеггер. При-
чем настолько основательно, что в его постановке этот вопрос благо-
получно перекочевал и в XXI в.

Считается, что позиция М.Хайдеггера мотивирована филосо-
фией Фридриха Ницше, который противопоставил рационалистиче-
ской доктрине Гегеля свое истолкование цивилизационного процес-
са как своеобразной взаимной игры принципа Аполлона и принципа
Диониса, рационального и иррационального. При этом рациональ-
ный принцип лишь маскирует определяющее влияние иррациональ-
ных, таинственных сил в истории. Поскольку в западной философ-
ской традиции доминирующая рационалистическая линия иниции-
руется гением Сократа, то представляется обоснованным возврат
философской мысли к досократикам.

Заметим в этой связи, что возврат к досократикам, по Хайдег-
геру, не тождествен всеобщему приобщению к культу Диониса. Здесь
скорее можно говорить о легитимации движения философской мыс-
ли назад во времени как пути к истине. Суть проблемы сводится к
постижению реальности. И здесь Хайдеггер вновь встает на путь кри-
тики западной метафизики, начиная с Платона, полагая, что она и
привела к фундаментальному цивилизационному заблуждению, к
отрыву от реальности.

Хайдеггер пытался найти исторические корни того типа циви-
лизационного мышления, который делает ставку на отношение субъ-
екта к действительности, опираясь на абсолютную власть техники.
Абсолютная власть техники влечет за собой окончательное забвение
человеком фундаментальных принципов мировой гармонии. Миро-
вая гармония – это соединение в одно различного и противополож-
ного. Мировая гармония исчезает как феномен, если исчезают про-
тивоположности: без них не может быть гармонии лиры, лука и стре-
лы. Признание технологического детерминизма в качестве стержня
цивилизации порождает тотальную стандартизацию. Отсюда следует
определение: «Цивилизация – мир стандартов». Согласно этому
представлению, Макдоналдс, Голливуд и многое другое – это куль-



Цивилизационный диалог как прогресс истины 61

турная стандартизация1. Перспектива мира с этой точки зрения – это
его полная унифицизация, удобная во всех отношениях. Здесь, прав-
да, возникает только одно фатальное неудобство: техника сотворит
нечто такое, в силу чего человек перестанет быть творцом, т.е. он уже
не будет сделан по образу и подобию Бога.

Парадоксальным образом технологический детерминизм ли-
шает и природу ее фундаментальной сущности как творения, как
великого данного человеку блага, фундаментальной предпосылки его
собственной жизни.

Могущество техники порождает самоуверенность человека,
его убеждение в том, что он может все предвидеть, найти техниче-
ское решение любых проблем. Человек как субъект ставит себя в
центр мироздания и свои проекты полагает законом, по которому
должна строиться вся жизнь.

Этот тип мышления превращает мир в объект, в материал.
Именно эту тенденцию и увидел М.Хайдеггер и оценил ее как

грозную опасность, вытекающую, по его мнению, из традиций за-
падной метафизики. Поскольку продукт западной метафизики –
субъект – ставит себя в центр Бытия, то его сведение к себе всех реа-
лий, превращение их в материал, в средство ведет к тотальной дест-
рукции природного творения, к нарушению гармоничного взаимо-
действия человека и природы. И это происходит в силу того, что че-
ловек сам превращает себя в техническую причину цивилизацион-
ных изменений. И этот процесс отождествляется с прогрессом до тех
пор, пока не обнаруживается его катастрофическое для самого чело-
века следствие – разрушение естественных предпосылок нормаль-
ного бытия человека. Тотальная смерть как продукт технологиче-
ского прогресса – это то, что неожиданно открывается в конце, то-
гда, когда техника реализует все свои возможности.

Стало быть, проблема цивилизационной истины — это про-
блема выявления того, что сокрыто в субъект-объектном взаимодей-
ствии и может открыться совершенно неожиданно.

Соответственно, историко-философская проблема как про-
блема открытия цивилизационной истины состоит в определении
того типа мышления, который позволяет слышать тайну бытия как

                                                          
1 Дунаев А. Европа отвернулась от Бога // Огонек. – М., 2003. – № 34. –

C. 15–19.



I. СТАТЬИ62

субъект-объектного взаимодействия. И здесь Хайдеггер фактически
приходит к идее цельного знания – идее, которая разрабатывалась
Владимиром Соловьёвым и другими русскими философами.

Хайдеггер находит опорные пункты цельного знания в мен-
тальности греков. Он обращает внимание на то, что в Греции ремес-
ленник и художник в равной мере считались творцами. При этом
задача творца заключалась не в том, чтобы быть действующей техни-
ческой причиной, а в том, чтобы собрать, соединить вместе матери-
ал, образ и цель. Техническое мастерство в Греции и художественное
творчество не были оторваны друг от друга. С техническим мастерст-
вом с древних времен было связано и понятие научного знания. Это
единство греческой культуры с течением времени и было нарушено,
что породило глубокий цивилизационный кризис.

Как оказывается, история философии – это и процесс откры-
тия истины, но вместе с тем это и процесс ее сокрытия, удаления от
действительной сущности цивилизационного Бытия, а значит, и от
цивилизационной истины, процесс ее забвения.

Сведение сущности цивилизации к стандартизации – это и
есть симптом забвения цивилизационной истины.

Таким образом, Хайдеггер увидел явление открытия-сокрытия
цивилизационной истины, заключенного в историческом движении
философии. Однако более точным было бы отнести начало сокрыто-
сти цивилизационной истины не к эпохе античности, а к эпохе Про-
свещения.

Именно Просвещение изменило цивилизационную менталь-
ность таким образом, что цивилизационная эволюция стала пони-
маться как процесс детерминируемой фактом динамики его техниче-
ской основы. Человек в итоге свел свою цивилизационную функцию
к тому, чтобы быть технической причиной. Техника – это причина,
цивилизация – это ее следствие. Стадии цивилизации стали опреде-
ляться характером индустриальных и научно-технических револю-
ций. Начался отсчет времени наступления цивилизационных катаст-
роф.

Таким образом, мы видим два противоположных встречных дви-
жения в интерпретации смысла истории философии. Первое движение
видит в истории философии «произрастание» истины от исходных эле-
ментарных идей до развитой системы всеохватывающего цивилизацион-
ного знания, позволяющего прийти к единству философского и научного



Цивилизационный диалог как прогресс истины 63

знания, правового и нравственного самосознания и таким образом уви-
деть ее в воплощенном Абсолютном Духе, следуя которому субъект сам
становится воплощенной истиной цивилизационной жизни. Второе
движение видит в начале цельное знание, в котором религия, философия,
наука и искусство органически слиты, обеспечивая стереоскопическое
видение смысла цивилизационной жизни и тип гармоничного поведе-
ния, гарантирующего соответствие человеческих и природных частей
Бытия, а значит, и уход от рисков, способных вызвать цивилизационную
катастрофу. История философии, таким образом, полагается процессом
дробления цельного знания, а вместе с тем и забвения сущности цивили-
зационной истины.

Эти точки зрения на историю философии кажутся взаимоис-
ключающими. На самом же деле они сходятся в своей сущности. Дело
в том, что первоначальная форма цельного знания весьма абстрактна,
она уже не может соответствовать современному уровню развития
культуры. С другой стороны, дифференциация и фрагментация зна-
ния как результат его прогресса не может не вести к своеобразной тео-
ретической «слепоте» в видении целого.

Рост технического могущества, основанный на совершенство-
вании технологий, порождает массовую эйфорию, ослепляющую
человека и лишающую его мудрости, а значит, и способности при-
нимать правильные решения.

Философия, научающая рациональному построению Бытия
самим субъектом, становится предпосылкой технического прогресса
как основания истинного бытия, как непрерывного изменения ори-
ентиров в достижении целей и комфорта жизни.

Философия, обращающая сознание к цельному знанию, ста-
вит технический прогресс в границы гармонии, возникающей в ре-
зультате синтеза науки и искусства, позволяющего воспринимать
гармонию и следовать ее законам. Каждая из позиций взаимно до-
полняет понимание смысла истории философии.

4. Цивилизационное самоопределение

В истории философии обнаруживается парадоксальное дви-
жение знания как «исчерпания» противоположностей. В этом про-
цессе происходит открытие-сокрытие истины.



I. СТАТЬИ64

Это явление требует своего объяснения. Если философия в
своем движении отражает многообразие возможных проявлений Бы-
тия, то тогда движение к истине и не может быть иным. Фиксируя
одну возможность как истину, открытое знание маскирует другие
возможности и тем самым скрывает истину.

В движении цивилизационного знания исторически выявляет-
ся такая же картина. Однако цивилизационное самоопределение
происходит не на основе понимания диалектики цивилизационной
истины, а совсем иными путями.

Индивид принимает свод цивилизационных ценностей не как
вывод теории, а как «объективную реальность», как воздух, как зем-
лю, как воду. Он живет в среде ценностей, которые – и данная реаль-
ность, и продукт человеческого творения. Это – символаты, не тож-
дественное простому человеческому изобретению. Изобретение –
продукт творческой энергии отдельного индивида, в голове которого
возникает идея, получающая практическую реализацию. Это – от-
крытие индивидуального творца.

Творцы символических сакральных цивилизационных ценно-
стей описывают ситуацию открытия иначе. Эти ценности не созда-
ются ими: они им открываются. Это и есть откровение, механизм
которого кажется загадочным.

Откровение — это непосредственное, интуитивное видение ре-
альности, символизирующий совокупность тех установок и принци-
пов, следование которым ведет к реализации цивилизационного по-
рядка жизни. Цивилизационный порядок выделяется из мира обыч-
ных изобретений: ему приписывается сверхъестественное происхожде-
ние. На вопрос: «Почему каждый индивид должен следовать цивилизаци-
онному порядку»? – нельзя получить логически обоснованный ответ.
Ответ на вопрос о причине следования цивилизационному порядку
подразумевает знание цивилизационного небытия. Аннигияция цивили-
зационного бытия влечет за собой и деструкцию сложившейся струк-
туры личности. Через эту деструкцию индивид постигает абсолютный
смысл цивилизационных истин. Непосредственное знание абсолют-
ного смысла цивилизационных истин на поверхности реальной жизни
являет себя как «слепая вера». «Слепая» вера становится основанием
интуиции, определяющей способность каждого к соединению различ-
ного в одно общее тело цивилизационного субъекта. Это соединение
придает новые качества всем индивидам, включенным в общее тело. А



Цивилизационный диалог как прогресс истины 65

это, в свою очередь, позволяет изменять характер отношений субъекта
с окружающим миром, с обстоятельствами его исторического бытия.

В этом реальном взаимодействии, дающем определенный ре-
зультат (позитивный и негативный), формируется код, определяю-
щий повторяющиеся общие черты и формы поведения людей, их
представления о долге и чести.

Рождение общих черт и форм поведения вызывает к жизни
энтелехию цивилизации. Явленность энтелехии открывает новый
диапазон возможностей. Вместе с тем субъект сохраняет себя как
единое целое в случае определенного выбора, который получает статус
абсолютной цивилизационной истины. Утверждение этого статуса
исторически связано с жертвоприношением. Именно через жертво-
приношение индивид воочию убеждается в абсолютном характере
цивилизационной истины. Абсолютная истина обретает форму бес-
сознательного архетипа бытия. Она принимается массой как истина
через посредство сакрализации, особых ритуалов, через которые каж-
дый усваивает цивилизационные принципы как сверхъестественные
установления.

Сакрализация – это общая форма, через которую могут прохо-
дить различные явления цивилизационной жизни: вера, Родина, се-
мья, те или иные образы правления, отдельные правители, различ-
ные символы власти.

Вместе с духовным прогрессом, развитием интеллектуальной
культуры цивилизационная истина начинает постигаться и вполне
осознанно. И в этом случае цивилизационная истина начинает сов-
падать с различными формами знания, а не со «слепой» верой. Здесь
начинает проявляться диалектика цивилизационной истины как
процесс открытия-сокрытия. Эта диалектика проявляется уже в эпо-
ху античности. Сопоставление специфики цивилизационного само-
определения в Древней Греции и Риме позволяет понять и характер
их социального поведения и вместе с тем проясняет особенности их
исторической судьбы.

Для греков осмысленное цивилизационное поведение опреде-
ляется знанием сущности сущего, бытия и ничто. Без этого не может
быть правильного рассуждения, нельзя отличить истину от лжи, не-
возможно опровергнуть софиста, который приведет убедительные
доводы для доказательства истинности взаимоисключающих сужде-
ний. Греки отчетливо осознали, что массовое неадекватное цивили-



I. СТАТЬИ66

зационное мышление приводит к власти в обществе демагогов, тех,
кто владеет не истиной, а искусством рыбака, умением поймать на
интеллектуальный крючок большинство людей. Цивилизационное
поведение греков начинает определяться философами, которые ис-
кали путь к цивилизационной истине, сущности сущего.

Именно поэтому философия стала истоком духовного бес-
смертия Древней Греции. Иная исходная установка цивилизацион-
ной ментальности сложилась у римлян. Самосознание римлян опре-
деляется видением механизмов возрастания влияния, укрепления
могущества, власти. М.Хайдеггер определяет эту установку как им-
перский комплекс (imperium). С точки зрения этого комплекса», ис-
тинным в цивилизационном контексте следует полагать все, что уп-
рочивает позиции субъекта как господина. Соответственно, реально
истинным с цивилизационной точки зрения оказывается лишь то,
что влияет на обстоятельства укрепления власти в нужном направле-
нии, т.е. является действующей причиной успеха.

Подъем Рима, превращение его в господина огромного мира,
охватывающего Ближний Восток, Северную Африку и обширные
регионы Западной и Восточной Европы, является следствием актив-
ности в осуществлении мудрого государственного строительства и
военных операций, обеспечивших упрочение и внутренней, и внеш-
ней власти. Герои Рима – это выдающиеся государственные деятели
и полководцы, открывшие пути имперского могущества, его полити-
ческие и правовые основания.

Теоретики и практики римского права были великими мужами
и пользовались огромным уважением со стороны римского народа.
Так, Аппий Клавдий, обладавший огромными знаниями в области
права, был назван «Centemmanus» («сторуким»); Семпроний был на-
зван римским народом «мудрым» (sofos), и никто до него не имел
такого прозвища. Гай Сципион Назика получил от сената имя «луч-
шего». Авторитеты в области права обращались к судьям и выдавали
свидетельства тем, кто спрашивал у них совета. Август для возвыше-
ния авторитета знатоков в области права установил, чтобы они дава-
ли ответы на основании его (Августа) власти1.

Действие права – это повелевать, запрещать, разрешать, ка-
рать. Против закона поступает тот, кто совершает запрещенное зако-

                                                          
1 См.: Дигесты Юстиана. – М., 1984. – С. 29–36.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 67

ном. Вместе c тем принцепс свободен от соблюдения законов. То, что
решил принцепс, имеет силу закона, так как народ посредством цар-
ского закона, принятого по поводу высшей власти принцепса, пре-
доставил принцепсу всю свою высшую власть и мощь (imperium et
potestatem)1. Приоритет imperium неразрывно связан с положенным
и принятым противоречием: закон, как общее установление, распро-
страняется на всех; но принцепс может не следовать общим установ-
лениям. Тем самым имплицитно признается, что закон не является
всеобщей нормой. Аналогичная проблема возникает и в отношении
норм естественного права и права народов. Признается, что по естест-
венному праву все рождаются свободными. Тогда как по праву наро-
дов возникает рабство. И хотя все носят единое наименование «лю-
ди», но согласно праву народов существуют три категории людей:
свободные; и в противоположность им рабы; и третья категория –
отпущенные на волю2.

Цивилизационная истина, признающая приоритет имперского
комплекса, заключает в себе внутреннее противоречие, но именно
оно, т.е. его удержание в цивилизационной ментальности, оказыва-
ется условием успеха.

Полная реализация права народов как истины цивилизации
означает расширение ареала рабства, а это неизбежно влечет за собой
угрозу коллапса цивилизации. Таким образом, истина цивилизации
заключает в себе возможность самодеструкции, а это значит, что она
скрывает истину.

Крушение Рима – это обнаружение цивилизационной истины
в ее полноте, открытие неистины, заключенной в праве народов.
Христианство «снимает» неистину права народов, утверждая равен-
ство всех в подчинении общей духовной истине.

Однако идеи права народов подчиняют себе нравственные ус-
тановки христианства, так что принципы абсолютизма и права наро-
дов торжествуют в качестве цивилизационной истины вплоть до
Французской революции.

Просвещение, поднявшееся на волне коллапса абсолютизма,
противопоставило истине права народов истину естественого права,
в соответствии с которым все и каждый обладают правом свободы.

                                                          
1 См.: Дигесты Юстиана. – М., 1984. – С. 32–34.
2 Там же. – С. 24.



I. СТАТЬИ68

Свобода воспринимается как безусловная цивилизационная
истина. Вместе с тем реализация всех ее возможностей порождает
целую эпоху революций, которые, как кажется, не имеют конечной
станции, поскольку реальная всеобщая свобода представляется ухо-
дящей в бесконечность.

В условиях ничем не ограниченной индивидуальной свободы
исчезают понятия долга и чести, остаются лишь частные интересы и
желания, стремление удовлетворить их любыми средствами. Нравст-
венные принципы и правовые нормы используются как маскировка
эгоистических интересов власти и богатства.

Деструкция традиционных цивилизационных ориентации, ко-
торые стали восприниматься как абсурдный атавизм, широкое рас-
пространение тезиса Фридриха Ницше «Бог умер» приводят к массо-
вому формированию суррогатов цивилизационных истин.

Входят в моду ссылки на науку и научные открытия, которые
якобы окончательно одолели все формы «слепой» веры в традицион-
ные ценности. В результате коренной переоценки ценностей на осно-
ве антропометрических и психоаналитических выводов Европа подпа-
ла под влияние фашистских и нацистских идей, которые основыва-
лись на представлениях о биологических различиях рас и, соответст-
венно, о существовании объективной иерархии их человеческих ка-
честв. На Востоке эти идеи получили значительное влияние в Японии.
В России эрозия цивилизационных ценностей породила доктрины
экономического детерминизма, которые вылились в определение ко-
нечных целей истории – создания бесклассового общества, с одной
стороны, и общества экономического либерализма – с другой. ХХ век
в России стал веком реализации универсальных принципов справед-
ливости, понимаемой как полное равенство, и свободы, понимаемой
как осуществление воли каждого, «больших идей», которые каждый
раз объявлялись «единственно научными».

На практическом поле истории реализовывались представле-
ния о свободных от всякой метафизики универсальных идеях как
истинах, которые должны быть положены в основание политических
стратегий.

Это был процесс тотального отвержения специфики цивили-
зационной истины, развеивания тумана исторически возникшей
«цивилизационной мифологии». Вместе с тем возникли тенденции



Цивилизационный диалог как прогресс истины 69

эрозии оснований сохранения стабильности цивилизаций. Цивили-
зации сорвались с якорей традиций.

Началось утверждение «нового порядка», в соответствии с ко-
торым в мире должна править та раса, которая превосходит по своим
качествам все другие расы. Развернулся процесс устранения всех сил,
стоящих на пути формирования «нового порядка». В итоге масштаб
человеческих жертвоприношений достиг невиданных ранее разме-
ров.

Цивилизационная истина открылась, когда раса, считавшая
себя «высшей», стала терпеть поражения от «низших» рас.

В ходе этой исторической битвы восстановились диалог циви-
лизаций, их взаимопонимание перед лицом нависшей над всем чело-
вечеством катастрофы.

Однако глубоких цивилизационных выводов из этого опыта
сделано не было.

В XXI в. человечество вновь вошло с неугомонным теоретиче-
ским и практическим стремлением утвердить повсюду в мире прин-
ципы «высшей» цивилизации. И, естественно, носителем этих прин-
ципов является тот, кто держит в своих руках самую большую дубину.

На самом же деле речь идет о возрождении имперского ком-
плекса со всеми вытекающими цивилизационными последствиями.

Современная модификация имперского комплекса – это идея
униполярного мира. Строительство нового Вавилона – подтвержде-
ние идеи вечного повторения. И симптоматично, что оно начинается
с разрушения и разграбления исторических памятников Древнего
Вавилона.

Имперский комплекс в соответствии с правом народов опира-
ется на осознание исключительной правоты какого-то одного субъек-
та, обладающего определенными качествами. От того, как определя-
ются эти качества, зависит и поведение имперского субъекта в мире.

С углублением кризиса мировых религий обоснование исклю-
чительной правоты отталкивается не от идеи богоизбранности, а от
достаточных расовых, культурных, социальных оснований.

В конечном счете таким реальным основанием становится
техника. Техника дает в руки человека мощные средства влияния и
власти. Соответственно, стремление к утверждению власти «высшей»
цивилизации порождает грозную тенденцию гибели цивилизации
вообще.



I. СТАТЬИ70

ХХ век – это и окончательный триумф ментальности, порож-
денной эпохой Просвещения, и обнаружение того факта, что эта
ментальность влечет за собой деструкцию фундамента цивилизаци-
онного самоопределения.

Как оказалось, цивилизационная истина не сводится к истинам
чувственной достоверности, а значит, и определению того единствен-
ного образца, по которому должна строиться жизнь всех цивилизаций.
Это равносильно тому, как если бы один биологический вид был взят
за образец для «переделки» всех других видов.

Отождествление цивилизационной истины с одной истиной
чувственной достоверности влечет за собой не торжество высшей ци-
вилизации повсюду в мире, а легитимацию субъективизма власти.
Самосознание властного субъекта обрело социальный приоритет, и
это не могло не наложить своей печати на исторический процесс.

Вместе с тем со всей очевидностью обнаружились негативные
последствия деструкции фундамента цивилизационного самоопре-
деления.

Истина самоопределения обнаруживает себя в более широком
процессе, нежели самосознание властного субъекта. Властный субъ-
ект может достигнуть внутренней последовательности своего само-
сознания и может иметь видимый успех на пути утверждения своей
власти. Но это вовсе не значит, что данный путь есть путь истины
бытия.

В субъект-объектной феноменальной реальности утверждение
субъективизма власти превращает ложную эмпирическую объектив-
ность в видимость цивилизационной истины. Поскольку эта види-
мость совпадает с успехом власти, она кажется совпадающей с циви-
лизационной истиной. Власть, диктующая законы, считает облада-
ние превосходящей силой решающим «юридическим» аргументом.
Однако право происходит от «правосудия» (iustitia); право есть наука о
справедливом, а справедливое не является следствием силы. Справед-
ливость – это понятие, отражающее действие социального механиз-
ма, уравновешивающего несоразмерность действий и поступков и
создающего условия восстановления социальной гармонии. Спра-
ведливость – это следствие истинной, а не мнимой философии. Вот
почему вместе с оформлением зоны субъективизма власти возникает
зона риска, которая расширяется по мере расширения сферы власти.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 71

Этим определяется и историческая судьба всех, в том числе и вели-
ких империй.

5. Пути открытия истины самоопределения

Если право народов и естественное право не несут в себе абсо-
лютную цивилизационную истину, а их последовательная реализация
влечет за собой неприемлемые социальные последствия, а в конеч-
ном счете порождает угрозу цивилизационного коллапса, то встает
проблема самокоррекции цивилизации.

Самокоррекция цивилизации становится реальной действую-
щей силой именно в ситуации возникновения угрозы цивилизаци-
онного коллапса. Самокоррекция обусловливает возможность не-
ожиданных и парадоксальных превращений цивилизационной эво-
люции. Именно в этой ситуации маргинальные группы попадают в
мейнстрим общественной жизни, а мейнстрим становится марги-
нальным явлением. Под воздействием таких превращений, напри-
мер, произошел распад социалистического лагеря и Советского
Союза.

В настоящее время проблема самокоррекции начинает затраги-
вать весь цивилизованный мир. С этой точки зрения следует оцени-
вать роль пацифистских, экологических, антиглобалистских движе-
ний. Их маргинальный характер не должен вводить в заблуждение.

В цивилизационной эволюции мы имеем дело со скрытым
действием сверхчувственной виртуальной реальности, справедливо-
стью как потенцией цивилизационной жизни, энтелехией, воздейст-
вующей на становление цивилизационной гармонии, гармонии от-
ношений человека с человеком и человека с природой. В массовом
сознании энтелехия может восприниматься как ареал пророчеств.
Никто не может с полной определенностью удостоверять, прав про-
рок или не прав. Лишь Время может быть действительным судьей
пророчества. Поскольку жизнь требует определенных решений здесь
и теперь, никто не обращает серьезного внимания на пророчества,
относящиеся к невидимой энтелехии.

Реальность энтелехии обнаруживается временем, своеобраз-
ным соединением прошлого и будущего с настоящим. В этом соеди-
нении и выявляется истина цивилизационного самоопределения,



I. СТАТЬИ72

преодолевающая его субъективизм и открывающая невидимые воз-
можности цивилизационной объективности.

В условиях стабильности цивилизаций истина кажется поло-
женной в традиции. В условиях «разлома» времени цивилизации оп-
ределение истины становится проблемой. В традиции энтелехия дана
как осуществленная реальность. В условиях, когда смыслы прошло-
го, настоящего и будущего оказываются разорванными и этот разрыв
все более расширяется, энтелехия «скрывает» себя.

Материалистическое понимание истории ориентировано на
выявление общего закона цивилизационной эволюции. Долгое время
считалось необходимым и достаточным для определения судьбы ци-
вилизации выявить этапы эволюции общества под воздействием тех-
нических революций. Как казалось, в Новое время индустриальное
общество, постиндустриальное общество, информационное общест-
во раскрывают общую судьбу мировой цивилизации. Предполагалось,
что все человечество движется к единой цели, к изобилию, общему
благосостоянию, повсеместному торжеству универсальных прав че-
ловека. Поскольку становится очевидной недостижимость этой це-
ли, возникает стремление к пересмотру негативного отношения к
традиционным цивилизационным истинам.

Как оказывается, технологический прогресс, открывая новые
аспекты цивилизационной истины, вместе с тем ведет к ее сокры-
тию, делая будущее цивилизации неопределенным. Превращение
неопределенности в определенность, нахождение исходных основа-
ний самосохранения цивилизации представляется как парадоксаль-
ный прорыв в будущее, нарушающий технологический детерминизм.

Особенность такого прорыва в том, что в нем постижение ис-
тины есть движение, направленное против повседневного опыта. Это –
один из парадоксов постижения цивилизационной истины. По-
скольку в общем мнении истина всегда должна соответствовать опы-
ту, то становится понятным, почему общее мнение первоначально
отвергает цивилизационную истину.

Другая особенность цивилизационной истины заключается в
том, что она противоречит выводам универсалистских теорий про-
гресса, а значит, и основанным на них рациональным расчетам. Она
кажется иррациональной. В силу этого массовое сознание не форми-
руется само по себе в медиуме цивилизационной истины.



Цивилизационный диалог как прогресс истины 73

Сегодня уже нельзя полагаться на процесс стихийного форми-
рования цивилизационного самоопределения в его традиционно
«бессознательной» и «сознательной» формах. Адекватное формиро-
вание цивилизационной ментальности сегодня требует учета особен-
ностей эволюции цивилизационной истины как процесса открытия-
сокрытия.

Эмпирический подход, как собирание и исследование фактов,
недостаточен для получения цивилизационной истины, поскольку в
фактах как таковых может заключаться онтологическая неистина.
Невозможно рассчитывать и на точное знание прошлого, на строгое
следование традиции. Наступают времена, требующие ломки тради-
ций. Вместе с тем и прошлое не доступно нам во всей своей полноте.
Мы можем лишь создать определенную схему прошлого, которая
окажется продуктом нашей рассудочной деятельности, не обязатель-
но полностью совпадающей с реальностью. Цивилизационная исти-
на требует также определенного видения будущего, в котором поло-
жена реализация цели цивилизации. Однако наше видение будущего
оказывается продуктом субъективной связи с трансценденцией, ко-
торой мы придаем форму реальности. Мы используем определенные
символы, позволяющие создать видимость конкретной формы буду-
щего, которая, однако, является лишь аналогией реальности. Теоре-
тическая мысль нередко пытается прояснить историческую перспек-
тиву, манипулируя схемами прошлого и политически ориентирован-
ными символами будущего как конкретными фактами мировой ис-
тории. Это объясняет, почему и прошлое и будущее определенных
цивилизаций сегодня переписываются многократно. При этом воз-
никают либо положительные, либо отрицательные образы цивили-
заций, логически исключающие друг друга.

Такого рода теоретические метаморфозы обычно объясняют
конъюнктурным типом мышления, желанием всегда оставаться «на
волне». И это, конечно, правильно. Но все же это — не полное объ-
яснение. Проблема состоит в том, что происходит кардинальное из-
менение цивилизационной реальности, и научное мышление не мо-
жет это игнорировать. Цивилизация есть результат взаимодействия
субъекта и объекта, субъект-объектная реальность, истина которой
как раз и открывается в этом взаимодействии. Цель субъекта может
быть субъективной; объективность как данная реальность может
быть мертва с цивилизационной точки зрения. Субъект избиратель-



I. СТАТЬИ74

но относится к объективности и создает из того, что он отбирает, ци-
вилизационное творение. В цивилизационном взаимодействии вы-
горает неистинная субъективность, с одной стороны, и открываются
скрытые возможности, казалось бы, мертвой объективности – с
другой. Цивилизационная истина открывается как реальный образ
поведения, позволяющего найти выход из возникшего исторически
цивилизационного тупика.

Образ такого поведения обычно относят к высокому государ-
ственному уровню жизни. Это, прежде всего, великие деятели, инди-
видуальность которых наложила свою печать на ход исторических
событий. Но цивилизационные истины открываются и как реальные
события индивидуальной жизни, складывающиеся из совокупности
поступков, разрушающих утратившую смысл традицию и превра-
щающихся в зерна новой традиции. Так, например, использование
велосипеда вместо автомобиля в современных крупных городах мо-
жет рассматриваться как открытие цивилизационной истины, хотя
этот факт может оцениваться как шаг назад с точки зрения техниче-
ского прогресса.

Зерна новой традиции, если они несут в себе цивилизацион-
ную истину, не могут не дать массовых всходов. Возникающее на
этой основе массовое идентичное поведение становится предпосыл-
кой сакрализации индивидуальной жизни как парадигмы поведения,
ведущего к общему спасению. Так рождается священная история, ко-
торая играет роль карты, показывающей маршрут истинного пути
жизни.

Истинный путь пролегает через прорыв повседневного опыта
и индивидуальных эгоистических расчетов. Это – жертва частным
интересом ради общего цивилизационного блага. Через эту жертву и
добываются крупицы цивилизационной истины.

Но каким образом подходят к осознанной жертве? Каково ее
основание?

Исходное здесь – интуиция, непосредственное видение инди-
видуального настоящего как общего будущего, его альтернатив – са-
модеструкции цивилизации или выживания; выбор пути как исход-
ное в утверждении нового образа жизни, определенного типа циви-
лизационного поведения, демонстрация его в качестве реальной воз-
можности; оценка результатов нового цивилизационного образа с



Цивилизационный диалог как прогресс истины 75

точки зрения общего блага; придание новому образу привлекательно-
сти как средоточия нравственной и эстетической красоты.

Эти составляющие в их органическом единстве определенного
типа цивилизaционного повeдeния и образуют цельное знание. В этом
смысле цельное знание — это толчок для нравственного и цивилиза-
ционного выбора. Правильность выбора определяется способностью
человека становиться орудием энтелехии, т.е. реально существующей
возможности. Возможность в данном случае существует реально, но
она еще не есть действительность. Носитель цельного знания как раз
и оказывается «на стыке» реальной возможности и действительно-
сти.

Когда речь идет об опыте и разуме как составляющих цельного
знания, то имеют в виду, что их простое сочетание не может еще об-
разовать цельное знание.

Исторически и опыт, и разум становятся вполне самостоя-
тельными путями постижения научной истины. С точки зрения са-
мостоятельности опыта цивилизационное знание истинно тогда,
когда оно фиксирует моменты эволюции цивилизации как естест-
венного процесса, не зависящего от воли и сознания людей. С точки
зрения самостоятельности разума цивилизационное знание истинно
тогда, когда оно фиксирует основные аспекты эволюции цивилиза-
ции как соответствующие общим интересам человека или как откло-
няющиеся, в силу случайных причин, от этих общих интересов, а зна-
чит, как неразумные.

Выявление реальных составляющих цельного знания позволя-
ет бросить новый взгляд на аналитику цивилизационной истины.

Эта аналитика, рассматривая цивилизационную истину как
результат опыта, обнаруживает, что старый опыт может вводить в
заблуждение в новых исторических ситуациях.

Рассматривая априорные истины разума, такие как категори-
ческий императив, универсалии свободы и справедливости, удовле-
творяющие рассудок каждого как очевидные истины, аналитики об-
наруживают, что их практическая реализация неизбежно «режет» по
живому социальную ткань, стрижет под одну гребенку своеобразие
цивилизационных реалий. И даже тогда, когда истины универсаль-
ного разума рассматриваются как результат «снятия» противополож-
ностей и образования единства многообразия в завершающей стадии
движения Абсолюта, результат окончательного разрешения противо-



I. СТАТЬИ76

речий оборачивается утопией, с позиций которой реальная жизнь
цивилизации представляется иррациональной.

В цельном знании опыт и разум становятся взаимно корректи-
рующими предпосылками адекватного выбора, который происходит
на грани открытия-сокрытия цивилизационной истины. Это – про-
цесс, который придает знанию характер постоянного начала непре-
рывной цивилизационной эволюции.

В цельном знании опыт и разум занимают свое определенное
место, становятся органическими составляющими понимания того
пути, который ведет к формированию гармонии цивилизационного
целого. И эти функции  придают и опыту, и разуму новое качество.

С точки зрения цельного знания цивилизационная эволюция
есть процесс созидания гармоничного целого, положенного в каче-
стве начала в энтелехии, т.е. потенциальной возможности опреде-
ленной формы реального поведения и образа жизни. Это поведение
и придает цивилизационной «материи» ту форму, которая создает ее
сущность. Опыт и разум обретают свой цивилизационный смысл в
контексте создания и сохранения формы цивилизации, а не сами по
себе.

Именно цивилизационный символический образ оказывается
тем стержнем, который придает внутреннее единство цельному зна-
нию. Образ здесь – это не субъективная идея и не продукт воображе-
ния, а универсальная сингулярность, как реальный символ реально
возможного образа жизни и поведения.

Духовные механизмы формирования внутреннего единства
цивилизации исторически оказываются различными, и это во мно-
гом обусловлено традициями.

В условиях глобализации закономерно возникает вопрос: как
быть с традицией? Сторонники технологического детерминизма
предлагают распрощаться с традицией, которая встала на пути стан-
дартизации. Однако, как оказывается, одно и то же в контексте раз-
личия цивилизационных традиций получается различными средст-
вами. Эта цивилизационная «деталь» и обрекает на неудачу попытки
реализовать на данной конкретной почве великие истины, открытые
на другой цивилизационной почве.

Для прояснения этого представления кажется уместной ана-
логия с приданием определенной формы металлу. Если вы решили
создать шар и использовать для этой цели в качестве «материи» медь,



Цивилизационный диалог как прогресс истины 77

то вам целесообразно пойти путем ковки. Когда вы получите листы
меди, то должны придать им такую гармоничную форму, чтобы все
точки листовой меди находились на одинаковом расстоянии от цен-
тра. Это и будет шар. Таким образом, гармоничная форма здесь и вы-
ражает сущность данного предмета как шара.

Если вы в качестве «материи» имеете чугун и решите идти тем
«правильным» путем, который был проверен на меди, то в итоге ни-
какого шара не получите: вы раздробите молотом чугун, превратите
его в металлическую пыль. Это не значит, что чугун вообще не может
принять форму шара. Может. Но для этого нужно использовать тех-
нологию литья, а не ковки.

Цивилизационная «материя» имеет свои особенности, и их
знание – условие успеха осуществления любых цивилизационных
изменений.

Профессионализм цивилизационных лидеров различается так
же, как и профессионализм кузнеца и литейщика. Соответственно,
цивилизационная профанность – это та беда, о которой поведал в
своей басне великий Иван Крылов:

«Беда, коль пироги начнет печи сапожник,
А сапоги тачать пирожник».
Способность цивилизационного субъекта – это знание поряд-

ка тех действий, которые ведут к совершенству цивилизационного
создания.

Признаками цивилизационной профанности можно считать
теоретические убеждения двух основных типов. Во-первых, это вера в
то, что придание цивилизационной материи нужной формы совпадает
с общим для всех естественным процессом. В соответствии с этим пред-
ставлением постулируется наличие того объективного фактора, кото-
рый должен выполнять роль цивилизационного регулятора. Таким
фактором, в частности, может объявляться рынок, невидимая рука
которого будто бы устанавливает гармоничные пропорции между раз-
личными хозяйственными сферами и справедливые социальные от-
ношения. Таким образом, рынок наделяется функцией социального
разума, а на первый взгляд сугубо материалистическая теория превра-
щается в свою идеалистическую противоположность. Во-вторых, это
вера в то, что цивилизационный процесс в своей сущности иррациона-
лен, поскольку складывается из совокупности непредвидимых следст-
вий принимаемых человеком рассудочных решений. С этой точки зре-



I. СТАТЬИ78

ния, цивилизационная истина вообще не имеет рационального толко-
вания, и потому все лидеры равны в ее незнании. Успех лидера зависит
лишь от удачного стечения обстоятельств. Негативные цивилизаци-
онные следствия политики – коррупция, криминал, проституция и
другие неправильности общественной жизни – не зависят от правиль-
ности или неправильности цивилизационной стратегии. С точки зре-
ния этой теории, никто из управляющих не может отвечать за цивили-
зационные следствия той или иной экономической, национальной и
культурной политики, поскольку такие следствия относятся к сфере
свободы человека. В действительности же свободой здесь прикрывает-
ся цивилизационная профанность.
Признак цивилизационной компетентности — это соединение
знания энтелехии и способности к ее практической реализации. И
такое соединение – удел  далеко не каждого политического деятеля.
Скорее – это удел гения цивилизационного управления. Именно поэто-
му не может каждая кухарка управлять государством. Когда «кухар-
ки» приходят к власти в государстве, то государству, как и всему на-
роду, следует ждать большой беды. «Кухарка», поднимаясь к верши-
нам государственной власти, переносит свое, сложившееся в струк-
туре обыденного сознания представление об истине и ее критериях
на цивилизационную истину, которая для обыденного сознания яв-
ляется парадоксом. В итоге происходит массовая эрозия цивилиза-
ционных истин со всеми вытекающими отсюда социальными, нрав-
ственными, культурными последствиями.

«Странностью» нашего времени кажется и участие интелли-
генции, образованных людей в деструкции цивилизационных истин.
Однако этому есть свое объяснение. Под воздействием философии
Просвещения произошло отождествление цивилизационного знания
с многознанием вообще. Безусловно, многознание необходимо для
познания цивилизации. Но многознание само по себе не ведет к по-
стижению ее сущности, если под сущностью цивилизации мы пони-
маем форму внутренней гармонии как ее специфическое качество.

Цивилизационная профанность в политике влечет за собой
«испарение» этого качества. И это относят к «свойствам народа». Со-
ответственно, пути возрождения цивилизованности начинают искать
в «другой» цивилизации. Так, например, в последние годы «правиль-
ную» сущность российской цивилизации пытались определить через
основные характеристики цивилизации американской. При этом



Цивилизационный диалог как прогресс истины 79

даже не замечали, что попадали в смешную ситуацию известного
анекдота. Пьяный ночью ползает на коленях вокруг фонаря. Мили-
ционер подходит и спрашивает: «Почему ты ползаешь на коленях
вокруг этого столба?» – «Ищу свой кошелек», – отвечает пьяный. «А
где ты его потерял?» – спрашивает милиционер. «Да где-то там, око-
ло магазина», – отвечает пьяный. «Так почему же ты ищешь здесь, а
не там?» – «Здесь светло, а там – темно», – отвечает пьяный.

В цивилизационном познании также нелепо искать истину в
другом месте, там, где ее не может быть по определению.

6. Заключение

Раскрытие сущности цивилизационной истины позволяет
правильно подойти к проблеме цивилизационного диалога. Если
история философии отражает возможные проявления энтелехии
Бытия как воды, воздуха, земли, огня, атомов и пустоты, эйдосов,
логоса, то многообразие цивилизаций и их эволюции отражает воз-
можные проявления энтелехии бытия цивилизационного. Истин-
ность и неистинность здесь обретает свой смысл лишь в отношении
к сущности субъекта. Иными словами, здесь мы имеем дело с субъ-
ективной истиной.

Понимание этой ситуации создает предпосылки саморефлек-
сии цивилизации, ставящей границу агрессивному фанатизму, осно-
ванному на представлении, что данная цивилизационному субъекту
истина одна и только одна, и она по определению должна стереть с
лица земли все цивилизационные заблуждения.

Аналогия с историей философии позволяет понять абсурд-
ность такого притязания: если мы считаем подлинной сущностью
бытия огонь, то тогда по логике субъективной истины мы должны
сжечь в нем все остальное – землю, воздух, воду, а вместе с ними не-
избежно погибнет и разум как творец субъективной истины.

Проблема субъективной истины обретает острый практиче-
ский смысл в условиях глобализации как формирования мировой
цивилизации. Движение к мировой цивилизации как реальности
действительной жизни и, соответственно, диалог цивилизаций ста-
новятся продуктивными лишь тогда, когда локальные цивилизации
становятся на путь саморефлексии, осуществляемой на основе от-
крытия цивилизационной истины. Такая саморефлексия и образует



I. СТАТЬИ80

вертикаль цивилизационного диалога, открывающего естественный,
не обремененный насилием путь к конструктивному глобальному
цивилизационному взаимодействию. Такое взаимодействие не может
вырасти из рассудочных абстракций, какими бы привлекательными
они ни казались. Оно может стать результатом двух взаимосвязанных
феноменов: саморефлексии цивилизаций, открывающей путь к их
совершенству, и той их встречи, результатом которой становится ро-
ждение общего блага. Духовный свет, освещающий путь к общему
благу, и есть цивилизационный разум.

Движение цивилизационного разума к новому знанию проис-
ходит не обычным путем. Обычно движение разума к новому знанию
осуществляется от простого к сложному, от очевидных истин и акси-
ом к истинам неочевидным и к многоступенчатым утонченным дока-
зательствам. Цивилизационные истины постигаются обществом от
сложного к простому, от индивидуальных парадоксальных открытий
к их признанию всеми в качестве очевидных истин.

Признание новых цивилизационных истин – это скачок из
реалий сложившегося привычного мира в иную действительность.
Вот почему новые цивилизационные истины могут провозглашаться
в качестве истин «не от мира сего». Здесь также лежит объяснение
того факта, что индивиды, провозглашающие такие истины, воспри-
нимаются в качестве вочеловеченного божества. Вместе с тем это
может оказаться и причиной их трагической судьбы.

Хотя цивилизационные истины устраняют угрозу самораспада
цивилизаций, они, как правило, воспринимаются в качестве утопий.
Между тем эти утопии становятся фактором рождения спасительной
траектории цивилизации. Так, Рим в эпоху внутреннего самораспада
в конечном итоге был вынужден отказаться от преследования хри-
стиан и принять ключевой тезис их догмы, согласно которой Бог
есть любовь. Это представление ниспровергает с пьедестала священ-
ные образы языческих богов. Но вместе с тем именно через него от-
крывается связующая сила, соединяющая вместе мужчину и женщи-
ну, брата и сестру, иудея с греком, человека с другим человеком, с его
занятием, делом. Любовь обретает разные формы и обличья – Эрос,
филия, агапе, но сущность ее состоит в открытии связующего инди-
видов смысла. Жизнь, одухотворенная высоким смыслом, это уже не
простое существование и не эмпирическое наслаждение от еды и пи-
тья, приятных запахов и услаждающих слух звуков, созерцания кра-



Цивилизационный диалог как прогресс истины 81

сот природы, а высокое удовлетворение от самореализации в объек-
тивно высоких общих ценностях, определяющих постоянное вос-
производство условий самосохранения цивилизации, а значит, от
соприкосновения с вечностью. Никакое эмпирическое наслаждение не
связывает человека с вечностью. Эту связь он переживает лишь то-
гда, когда сам становится воплощением цивилизационных констант.
Субъективность индивидуальности в этом процессе объективирует-
ся, превращается в универсальную реальность. Вечное повторение в
цивилизационной жизни – это преодоление текучести и эфемерно-
сти чувственной достоверности жизни путем соединения ее с энтеле-
хией, с ценностями «не от мира сего». Тем самым эмпирические реа-
лии жизни начинают приобретать новое качество. У них возникает
ориентация на «невидимое», на внутренний эзотерический слой веч-
ных ценностей. Эмпирические реалии жизни обретают иерархию,
занимают свое место между жизнью как биологической реальностью
и жизнью как включенностью в цивилизационное целое, с высшими
ее духовными ценностями – общим благом, истиной и красотой.

Эта исторически выработанная цивилизационная ориентация
оказалась поколебленной властью техники. Техника стала Богом но-
вой цивилизационной жизни, поскольку она вместо вечных ценно-
стей, как истиной ориентации, предлагает чувственную достовер-
ность комфорта, открывающего возможность наслаждаться каждым
моментом жизни здесь и теперь.

Техника дает человеку власть над природой и изменяет его жизнь,
постоянно расширяя сферу комфортного бытия. Причастие комфортом
задает новую эру цивилизационной эволюции, которая не может быть
остановлена вплоть до полного раскрытия всех возможностей техники.
Именно в этой ситуации оказывается, что все возможности техники
включают в себя и могучее деструктивное начало, потенцию истощения и
самодеструкции цивилизации. По мере раскрытия деструктивных начал
прогресса техники формируются основания для пересмотра нигилисти-
ческих представлений, согласно которым прежние цивилизационные
ориентации безвозвратно ушли в прошлое. Так возникают основания
внутреннего диалога западной цивилизации. Этот диалог начинает захва-
тывать и другие цивилизации. Таким образом мир оказывается на пороге
нового духовного ренессанса. Но что означает этот ренессанс? Не ведет
ли он к реанимации религиозных войн со всеми вытекающими отсюда
последствиями?



I. СТАТЬИ82

Пока мы не имеем адекватного ответа на вопрос, что должен
делать человек сегодня, здесь и теперь, как он должен формировать
свой образ жизни, чтобы встать на путь изменения траектории циви-
лизационной эволюции, не допустить необратимого исчезновения
нормальных условий для константного воспроизводства жизни чело-
века, нельзя уйти от необходимости цивилизационной саморефлек-
сии.

Современный смысл такой саморефлексии – это отход от веры
каждой цивилизации в самое себя как олицетворения абсолютной и
единственной цивилизационной истины, противостоящей образам
жизни «неверных». Альтернатива саморефлексии – это создание гло-
бальной резервации для всех «неверных». В этом случае Техника бу-
дет играть роль большой дубины, предназначенной для решения
этой задачи. И чем больше и совершеннее эта дубина, тем разруши-
тельнее последствия ее применения. Конечно, сама по себе само-
рефлексия – это не ответ на вопрос, а скорее, толчок к осознанию
необходимости фундаментальной теории, соответствующей совре-
менной стадии цивилизационной эволюции. Фундаментальная тео-
рия ориентирует на формирование символатов информационной
культуры, детерминирующих адекватное цивилизационное поведе-
ние. Соответственно, необходимо определение основных состав-
ляющих духовной истины, которая сегодня совпадает с той и только
с той исторически найденной формой феноменальной реальности, в
рамках которой возможна безграничная активность субъекта, обес-
печивающая стабильность цивилизационного прогресса.

Духовная истина в этом смысле становится альтернативой
замкнутости в себе традиционных форм цивилизационной жизни.
Вместе с тем она противодействует бессмысленности существования,
являющегося следствием отождествления истины бытия с эмпириче-
ской реальностью жизни как таковой. В бессмысленности существо-
вания человек самоподтверждает себя в качестве двуногого живого
существа. И это все.

Может ли человек в современных условиях вновь обрести свою
абсолютную сущность и доказать ее самоподтверждение?

Такое самоподтверждение сегодня требуется не только от от-
дельного индивида, но и от целых народов, государств. Стало оче-
видным, что изменение опасной траектории мирового развития тре-
бует радикальной смены ориентиров мировой политики. Ценностная



Цивилизационный диалог как прогресс истины 83

иерархия, определяющая место государств на основе критериев роста
богатства и силы, ведет к углублению всемирного кризиса и возрас-
танию угрозы столкновения цивилизаций.

Прорыв к новой ценностной иерархии требует жертвы, такого
шага со стороны самых богатых и самых сильных в военном отноше-
нии держав, который может служить общему благу, т.е. сохранению
мировой гармонии. В этом и только в этом может найти себя обрете-
ние ими своей абсолютной сущности как нахождения контакта с ус-
ловиями вечной жизни цивилизации.

Такой шаг и может играть роль той Встречи, через которую от-
крывается истина современной цивилизационной жизни. И именно
эта истина и кажется утопией.

Подлинной «истиной» современной цивилизационной жизни
представляется субъективное самоутверждение на основе осознания
уникальности и единственности феномена собственной цивилиза-
ции. В этой субъективности и видится абсолютная сущность Бытия.

Но абсолютная сущность Бытия открывается не через утвер-
ждение абсолютности единственной субъективной истины и не через
многоголосье субъективных истин, а через явление объективно вы-
сокого, приоткрывающего завесу над вечными цивилизационными
ценностями.

Субъект, знающий лишь абсолютную ценность своей субъек-
тивной истины, при Встрече с объективно Высоким открывает при-
митивность своего бытия.

Встреча здесь – это не нравоучение и не проповедь, а посту-
пок, реальное действие, имеющее общий цивилизационный смысл.
Сегодня такие поступки совершают не только отдельные индивиды,
но и державы. И такие поступки реально изменяют сложившиеся
представления. Державы, которые объявляли себя лидерами про-
гресса, лучшими, цивилизационным ориентиром для всего мира,
взяв в руки большую дубину, становятся в арьергарде цивилизован-
ности, апостолами нового варварства. И это для многих своего рода
психологический шок.

Мир сталкивается с феноменом ненависти – любви к объективно
Высокому. С одной стороны, не может не возникать внутреннее прекло-
нение перед объективно Высоким. Но, с другой стороны, объективно
Высокое обнажает примитивность сущности субъекта. Субъект оказыва-
ется перед дилеммой: либо самодеструкция абсолютности своего имид-



I. СТАТЬИ84

жа, либо бунт против объективно Высокого. Теоретическое основание
Бунта современного человека против Высокого находит свое выражение
в культе самоутверждения. Культ самоутверждения выражается в мас-
совой культуре, открывающей дорогу диктатуре посредственности. Ду-
ховная сущность этой диктатуры – полное забвение скромности.

Исходный пункт восстановления смысла Высокого в совре-
менной цивилизации — это преодоление диктатуры посредственно-
сти. Только при этом условии возможно возрождение подлинной
иерархии цивилизационных ценностей, а значит, и общее понима-
ние смысла жертвы ради Выского смысла жизни. Стандартизация
штампов массовой культуры не может породить глобальную цивили-
зацию. Она лишь породит отторжение ее клише всеми цивилизаци-
онными традициями. Смысл Встречи – это выявление окончатель-
ных критериев Высокого в цивилизационном смысле.

Другим ключевым аспектом смысла Встречи становится ре-
альное обнаружение той «материи», которая соединяет цивилизаци-
онно расщепленных индивидов. Это возможно лишь при выявлении
реального наличия общей высокой цели. Людей нельзя скрепить
стандартными гайками. Они не могут признать себя болтами с оди-
наковой резьбой. Они требуют других соединяющих сил.

Печальный факт современной жизни – это обнаружение той
истины, что ни доктрина материалистического понимания истории и
классовой борьбы, ни идеалистическая доктрина этического социа-
лизма и социального компромисса не дают решения этой ключевой
цивилизационной проблемы.

Современная цивилизационная реальность, несмотря на про-
цессы глобализации, порождает расщепление индивидов: индивид, по-
скольку он является носителем кода данной цивилизации, оказыва-
ется общей и истинной ценностью. Индивид как носитель кода иной
цивилизации по этой логике оказывается вне системы цивилизован-
ных отношений. Он всего лишь объект с определенными физически-
ми свойствами и воспринимается как средство, которое можно ис-
пользовать для собственного благополучия цивилизованного сооб-
щества. Здесь лежит константное психологическое основание оправ-
дания насилия, рабства и убийства в самых различных формах.

Сегодня в новых обстоятельствах открывается та истина, что
ни универсальный лозунг социальной справедливости, ни универ-
сальный лозунг свободы не привели к элиминации порабощения



Цивилизационный диалог как прогресс истины 85

человека в самых различных формах: они лишь изменяли социаль-
ные слои и этнические группы, выполнявшие функции господина
или раба. Это также означает, что применение общего критерия ра-
зумности и неразумности к цивилизационной жизни оказывается
амбивалентным: господин всегда будет считать цивилизационную
жизнь, в которой он сохраняет свой статус, разумной, раб – неразум-
ной. Проблема состоит в том, чтобы найти тот путь, который позво-
лит осуществить соединение иерархии чувственных достоверностей
внешних форм жизни и рассудочной рациональности интересов с
приоритетом духовных истин, сделать их внутренним определяющим
слоем жизни. Обыденное сознание судит о месте индивидов, о том,
кто из них стоит «выше», а кто «ниже» именно по иерархии внешних
форм. Но по этой иерархии на «высоте» зачастую оказываются асо-
циальные и криминальные элементы. В международной жизни выс-
шим судьей всех и вся объявляет себя тот, кто держит в руках самую
большую дубину.

Вместе с утратой внутренних духовных критериев все возвра-
щается на круги своя: распадается цивилизационное единство, начи-
нается война всех против всех.

Ментальность, ориентирующаяся на внешние формы жизни,
ищет истину бытия повсюду там, где жизнь кажется лучше, чем дома.
Соответственно, переход на более высокий уровень цивилизации
отождествляется с овладением внешними формами иной, более вы-
сокой цивилизации. И кажется странным, что присвоение реальных
эмпирических составляющих этой цивилизации не влечет за собой
изменения сущности собственной цивилизации.

С этой странностью нам пришлось столкнуться в эпоху пере-
стройки и последовавших за ней реформ. В эту эпоху общее наступ-
ление выражалось в словах: «Хотим жить как в Америке!» Это каза-
лось делом несложным. Однако, поев ножек Буша и выпив пепси-
колы, пообедав в Макдоналдсе, выучив слова «вау» и «о’кей», сев в
машину Гранд чероки, граждане России почему-то не превращаются
в носителей ценностей американской цивилизации. Они оказыва-
лись лишь эффективными потребителями ее продукции. Соответст-
венно и мир, в котором они стали жить, остался далеким от амери-
канского мира.

Казалось бы, странным образом современная цивилизацион-
ная жизнь возвращает нас к толкованию истины, которое проклами-



I. СТАТЬИ86

ровалось античной философией. Истина оказывается связанной со
знанием того, что можно считать началом данной конкретной циви-
лизации. Знание внешнего, постоянно изменяющегося эмпириче-
ского слоя цивилизации, где периодически реализуются различные
заимствования или отвергаются как чужеродное тело, не дает воз-
можности проникнуть в ее действительную сущность, а значит, и по-
стигнуть истину цивилизационной жизни.

Значит, тот, кто слепо следует за чувственной достоверностью
эмпирических реалий цивилизации, может оказаться в плену лож-
ных представлений.

Как отмечал Аристотель, «ложное» может означать то, что ло-
жен предмет, и в этом случае разное на деле не связано между собой
или не может быть объединено. Ложно также то, что хотя и сущест-
вует, однако по природе таково, что кажется или не таким, каково
оно есть, или тем, что оно не есть1.

                                                          
1 См.: Аристотель. Указ. соч. – С. 177.


